
Islamic Law and Jurisprudence Studies 

Volum 17, Consecutive Number 39, Summer 2025     

Issn: 2717-0330 

Pages 31-62 (Promotional article) 

Received: August 19, 2023 Revised: December 12, 2023 Accepted:December 12, 2023  

Journal Homepage: https://feqh.semnan.ac.ir 
This is an Open Access paper licensed under the Creative Commons License CC-BY 4.0 license.  

 

A different look at the prevailing conditions in the 

Islamic government 
 

Ehsan. Mehrkesh1*- Ahmad. Abedi2 
1: Graduate of Level 4 of the Islamic Seminaryو Qom, Iran (Corresponding Author): 
e.mehrkesh@gmail.com 
2: Associate Professor of Philosophy and Theology, University of Qom, Qom, Iran. 

 

Abstract: A brief review of jurisprudence books shows that all the jurists - both 

ancient and contemporary - have mentioned "maturity", "reason" and "justice" - 

which means abandoning sin - as the conditions of the Islamic ruler, and this 

article completely denies the above three conditions and claims that the above 

conditions are either derived from an incorrect view of the issue and considering 

it superficial, like the first two conditions, or it was created from inaccuracy in 

the evidence, like the last condition; Therefore, conditions such as "elite and 

sophistication" and "social justice" - which do not necessarily mean giving up sin 

- should be put forward. In order to prove the above claim, this research, while 

criticizing the views of the jurists regarding the prevailing conditions and 

analyzing the narrations cited by them, explains Mukhtar's saying that social 

justice is necessary and the condition of being an elite, and examines its evidence. 
Keywords: Islamic government, ruling conditions, justice, social justice, being an elite. 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

- H. Mehrkesh; A. Abedi (2025), “A different look at the prevailing conditions in the 

Islamic government”, Semnan University: Islamic Law and Jurisprudence Studies, 

17(39), 31-62. 

Doi: 10.22075/feqh.2023.30168.3550 

 

  

10.22075/feqh.2023.32123.3737   
  

 

https://feqh.semnan.ac.ir/
https://feqh.semnan.ac.ir/article_9832.html


       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 32
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 

فصلنامه مطالعات فقه و حقوق اسلامی             

 1404 تابستانـ  39ـ شمارة 17سال                                                                 

 (ترویجی مقاله) 31-62 تصفحا                                                                                      

  21/09/1402ـ پذیرش 21/09/1402 ـ بازنگری 28/05/1402تاریخ: وصول 
 یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 2احمد عابدی /* 1مهرکشاحسان 

 e.mehrkesh@gmail.com                                                           )نویسنده مسئول( ، ایرانقم حوزه علمیه، 4سطح دانش آموخته : 1

 .، ایرانقمدانشگاه قم، فلسفه و کلام، دانشیار : 2
به  -« عدالت»و « عقل»، «بلوغ» -چه قدما و چه معاصرین  -تمام فقها ررسی اجمالی کتب فقهی نشانگر آن است که ب :چکیده

که این قلم به کلّی منکر سه شرط فوق بوده و مدّعی اند و حال آنرا برای شرایط حاکم اسلامی ذکر نموده -معنای ترک گناه 

انند دو شرط اول و یا از عدم دقتّ است که شروط فوق یا از نگاه ناصحیح به مسأله و سطحی پنداشتن آن نشأت گرفته است، م

«  تحقّق عدالت اجتماعی»و « ذکاوت»، «نخبه بودن»در ادلهّ به جود آمده است، مانند شرط عدالت؛ از اینرو باید شرایطی مانند 

مون را مطرح نمود. این پژوهش برای اثبات ادعای فوق، ضمن نقد دیدگاه فقها پیرا -که لزوماً به معنای ترک گناه نیست  -

شرایط حاکم و تحلیل روایات مورد استشهاد آنان، به تبیین قول مختار که لزوم عدالت اجتماعی و شرط نخبه بودن است 

 پرداخته و ادله آن را مورد بررسی قرار داده است.

 حکومت اسلامی، شرایط حاکم، عدلات، عدالت اجتماعی، نخبه بودن. :واژهکلید

 

 

 

دانشگاه  «.یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش»( 1404) احمد، عابدی؛ احسان، مهرکش -

 .31-62(. 39)17 .دانشگاه سمنان فقه و حقوق اسلامیمطالعات  سمنان:

Doi: 10.22075/feqh.2023.30168.3550 

 

https://feqh.semnan.ac.ir/article_9832.html


 
 33ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

 مقدّمه
برداشت صحیح و  جامع به موضوعات مسائل فقهی، لازمهداشتن نگاه صحیح و 

نظامند از منابع فقهی است؛ به این معنا که باید هنگام استنباط حکم دقت شود آیا ادله 

که محذوراتی که مورد استناد، مفید کشف حکم مسأله مورد بحث هست یا نه؟ و این

یابند یا ح خود را میممکن است در حکم به دست آمده خودنمائی نمایند، پاسخ صحی

، «بلوغ»که فقها در بررسی شرایط حاکم اسلامی شروط متعددی نظیر نه؟ توضیح آن

اند، لکن صرفنظر از قصور ادله ارائه شده برای را مورد توجه قرار داده« عدالت»و « عقل»

د اثبات ادعای فوق، اکتفا به این شروط لازمه غیر قابل قبولی دارد که در این مقال مور

چه ای غیر از آنبررسی قرار خواهد گرفت. در تحقیق پیش رو سه شرط فوق به گونه

گیرند؛ به این صورت که گفته در کتب فقهی تفسیر شده است مورد بررسی قرار می

خواهد شد نیازی به شرط بلوغ و عقل نیست و این دو شرط در شرط دیگری که برای 

ن خواهد شد که منظور از عدالت در روایات حاکم مطرح است وجود دارد؛ همچنین تبیی

 وارده، عدالت اجتماعی است نه عدالت فقهی.

برای رسیدن به مطلب فوق ابتدا عدالت فقهی و اجتماعی و رابطه آن دو از نسب 

قرآنی و سه دسته روایات که فقها برای اثبات عدالت  شود و سپس ادلهاربعه مطرح می

شود که هیچ کدام از رد بررسی قرار گرفته و اثبات میاند موفقهی به آن تمسّک جسته

آیات و روایات، مثبت عدالت به معنای فقهی آن نیست، بلکه برخی روایات با عدالت 

 ترند.به معنای اجتماعی آن مناسب

از نظر پیشینه تحقیق باید گفت شرایط حاکم در حکومت اسلامی مطلب جدیدی 

یم و جدید مورد بحث قرار گرفته و تحقیقات نیست و در بسیاری از تراث فقهی قد

فراوانی در قالب کتاب و مقاله به منصه ظهور رسیده است و حتی مقایسه تطبیقی بین فقه 

(، لکن تا مقداری 59ـ  31: 1393امامیه و عامه در این زمینه وجود دارد )کعبی والهام، 



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 34
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

کاویده باشد و شرایط  که بررسی شد، تحقیقی که موضوع فوق را با نگاه معطوف به آن

 دیگری برای حاکم تصویر نماید، یافت نگردید.

 تعریف عدالت فقهی و اجتماعی -1
از آنجا که بحث اساسی این مقاله بر محور عدالت فقهی و اجتماعی است و اختلاف 

گیرد، نظر نگارندگان و مشهور بر سر آن دو معنا در شرط حاکم محور بحث قرار می

 ابتدا معنا و منظور از عدالت فقهی و عدالت اجتماعی مشخص شود.ضروری است در 

 تعریف عدالت فقهی -1-1

دارد و آن این است  -اعم از عامّه و خاصّه  -عدالت فقهی معنای معروفی نزد فقها 

ای نفسانی باشد که او را بر تقوی و مروّت برانگیزاند و از انجام  که فرد دارای ملکه

اند، باز دارد و اصرار بر صغبره نیز نداشته باشد ش بر آن دادهمحرماتی که وعده آت

اند؛ یعنی (. همه فقها در تبیین عدالت مروّت را شرط نداسته3/255: 1403)اردبیلی، 

دانند )محقق حلّی، ترک کبائر و عدم اصرار بر صغیره را برای تحقق عدالت کافی می

 (.4/68: 1411؛ موسوی عاملی، 4/155-116: 1408

اند اصرار نداشتن بر صغیره فقها در تبیین مطلب فوق و با الهام از برخی روایات گفته

چه فرد، گناه کوچکی انجام دهد، حالت ندامت و توبه داشته به این معنا است که چنان 

(؛ همچنین با عنایت از 41/26: 1404باشد و یا قصدش بر انجام دوباره آن نباشد )نجفی، 

اند کسی که عفیف ( گفته27/391: 1375علیه السلام )حرّ عاملی، روایت امام صادق 

شود عادل گانه ندارد و یا بر جماعت مسلمین حاضر نمیهای پنجنیست و مواظبت بر نماز

 1(.10/25: 1403نیست و شهادت او بر امور غیر نافذ است )اردبیلی، 

                                                           

به تهاون و استخفاف  منجرّ زمانی که د ترک جماعتِ مسلمین تا بر اساس نظر برخی از اکابر فقه و اصول، مجرّ .1

وإن حصل  و لا فی الحکم به مطلقاً هلایقدح فی العدال هالجماع هد ترک صلاأن مجرّ»به عدالت نیست:  نگردد، مضرّ

 .558 :1296ک: طباطبائی، .ر «التهاون و الاستحقار الإصرار علیه ما لم یبلغ حدّ



 
 35ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

 تعریف عدالت اجتماعی -2-1

ن است که متخصّصین این رشته، عدالت اجتماعی بر آشنایان به مسائل حقوقی مبره

اند که همه افراد جامعه از حقوق برابر برخوردار باشند و در هیچ را به این معنا گرفته

(؛  توضیح 55-54تا: ای بر احدی اجحاف و یا ظلم مترتّب نگردد )مطهری، بیحیطه

هماهنگ و همراه  های متفاوت در تبیین حقوق برابر بایکدیگرکه هرچند مسلک این

نیستند؛ به عنوان مثال، ارسطو قائل است بر اساس اصول حکومت آتن، باید حکام و 

( ولی این 7: 1370فرمانروایان از خانواده اشراف و طبقه ثروتمند انتخاب شوند )ارسطو، 

مطلب در نظام اسلام پذیرفته شده نیست و هرکس دارای شرایط لازم برای تصدّی این 

های (؛ لکن همین مشرب 4/59: 1408تواند حاکم گردد )محقّق حلّی، میامر باشد، 

مختلف در تبیین عدم ظلم و برخورداری از حقوق که در صدر سطور پیش گفته بدان 

 اند.اشاره شد، با هم شریک

به عنوان مثال، بر اساس دیدگاه افلاطون، عدالت به معنای نوعی تعادل و توازن در 

شود؛ یعنی بر اساس دیدگاه افلاطون عدالت در سطح سانی تفسیر میبین عناصر جامعة ان

اجتماعی به مفهوم تناسب و قرار گرفتن افراد جامعه در جایگاه خاصّ خودشان که 

است باید مور مطالعه قرار « تودة مردم»و « نگهبانان»، «فرمانروایان»متشکّل از سه طبقه 

ود قرار گرفته و از امتیازات طبقة خاصّ گیرد به گونه ای که هر فرد در طبقه خاصّ خ

مند شود؛ لذا عدالت اجتماعی در این برداشت، به مفهوم تناسب و قرار گرفتن خود بهره

 (.373: 1398؛ بیات: 180و 38: 1368در جایگاه خاصّ خود است )افلاطون، 

که در حوزه سیاست تعریف عدالت به نحو ذیل آمده است: وجود تعادل و یا این

های مناسب و در حقوق بیانگر کاربردهای مفهوم تعادل مناسب می داند؛ یعنی محاکمه 

منصفانه که از جمله میان توان مدعی علیه اثبات بیگناهی و توان پیگیرد قانون برای اثبات 

 (.753: 1381ن، جرم تعادل صحیحی برقرار باشد )مک لی



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 36
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

اصلی است حقوقی و سیاسی که به موجب آن در »و یا در حوزه حقوق آمده است: 

همه امور اجتماعی با همه باید یکسان رفتار شود، مگر در آنجا که برای رفتار استثنایی 

: 1373)آشوری، « در مورد برخی افراد و گروه ها دلیل کافی و خاص وجود داشته باشد

 اند. اریف در عدم روا بودن ظلم و اجحاف بایکدیگر شریک(. همه این تع60

 رابطه عدالت فقهی و عدالت اجتماعی -3-1

رابطه عدالت فقهی و عدالت اجتماعی از نسب اربعه، رابطه عام و خاصّ مطلق است؛ 

به این معنا که همیشه عدالت فقهی، عدالت اجتماعی را نیز دربر دارد، لکن عدالت 

مراه با عدالت فقهی نیست. به عنوان مثال، هر شخصی که دارای عدالت اجتماعی لزوماً ه

فقهی باشد، عدالت اجتماعی را نیز دارا است، ولی عکس آن همیشه صادق نیست و 

 ممکن است شخصی متخلق به عدالت اجتماعی باشد، ولی دارای عدالت فقهی نباشد.

 دیدگاه مشهور پیرامون شرایط حاکم -2
را برای قاضی و حاکم اسلامی « عدالت»و « عقل»، «بلوغ»ی مانند مشهور فقها شرایط

چه در این مجال  اند. آن ذکر کرده و وجود آن را مسلّم و مورد اجماع تلقّی نموده

مطمح نظر است روشن ساختن منبع و دلیل ادعای فوق است. پس از تبیین این مطلب، 

 نقد آن از منظر خواهد گذشت.

 و عقل غبلوبرررسی شرط  -1-2

هذه الشروط »به اجماع فقها، بلوغ و عقل برای قاضی و حاکم اسلامی لازم است: 

السبعه ]ای البلوغ و العقل و الذکوره و الإیمان و العداله و طهاره المولد و العلم[ معتبره 

 (.10/9تا: )عاملی، بی «إجماعاً معلوماً و منقولاً حتى فی المسالک و الکفایه و المفاتیح

ع آراء فقهی بی نظیر است که در تتبّ ،ادّعا علاوه بر منبع فوق یعنی مفتاح الکرامهاین 

آید نیز وجود که سخنگوی مشهور به حساب میالکلام نظیر جواهر  یدر کتب دیگر

 (.40/12: 1404دارد )نجفی، 



 
 37ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

دلیل ادّعای فوق آن است که انسان غیر بالغ و یا غیر عاقل، اصلاً سرپرست دیگران 

تا بتواند سرپرستی دیگران را بر عهده داشته باشد، بلکه خود تحت ولایت دیگران نیست 

قرار دارد و نصب این افراد باعث انهدام جامعه و تضیع جان و ناموس  -مثلاً پدر  -

توان در خلال کتب فقهی به دست آورد؛ به عنوان مثال مسلمین است. این دلیل را می

که چنین افرادی خود تحت ولیّ بودن غیر بالغ و اینشهید ثانی و صاحب ریاض به عدم 

: 1418؛ طباطبائی، 327-13/326: 1413اند )شهید ثانی، سرپرستی دیگرانند اشاره نموده

اند چنین (. برخی از فقها برای اثبات عدم صلاحیّت فرد غیر عاقل یا غیر بالغ گفته15/9

 (.10/9 تا:فردی صلاحیّت اداره مردم را ندارد )عاملی، بی

 توان گفت:در نقد دیدگاه مشهور می

توجه اجمالی به اصل بحث و این که حاکم در چه جایگاهی قرار دارد، برای صرفنظر 

کردن از این گونه شروط کافی است به بیان دیگر، مطرح شدن شروط فوق، از ساده 

ر انگاشتن بحث نشأت گرفته است؛ توضیح این که آیا معقول است برای شخصی که د

ای را تحت اداره و سرپرستی خود قرار صدد است جان، مال، ناموس و عرض جامعه

دهد، بحث کرد که او باید عاقل و بالغ باشد؟ آیا این چیزی جز ساده انگاشتن مسأله 

مانند  -که در کتب مذکور نیست  -نیست؟ آیا اگر بدل از شروط فوق، شرایط دیگری 

 ماند؟لی برای این قبیل شروط باقی میذکر شود، از اساس مجا« نخبه بودن»

جواب به دو سؤال فوق، منتج ادعای نگارندگان است؛ به این بیان که حاکم اسلامی 

نماید، های راهبردی جامعه را ترسیم میکه مهم ترین مسائل را بر دوش دارد و سیاست 

نیست « نخبگی»تر باشد و این چیزی جز تر و باذکاوتلازم است از آحاد جامعه باهوش

دارد، یعنی دو شرط مذکور،  را نیز به دنبال« عقل»و « بلوغ»و این شرط در کمون خود، 

ملحوظ است، لذا نیازی به بحث « نخبه بودن»خود به خود و به صورت قهری در شرط 

 جداگانه پیرامون بلوغ و عقل نیست.



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 38
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 بررسی شرط عدالت -2-2

دلیل مشهور برای شرط بودن عدالت حاکم اسلامی سه امر است: اول اجماع، دوم 

های فقه ذکر آیات و سوم روایات. ادعای اجماع در مبحث بلوغ و عقل از سوی استوانه 

گردید؛ یعنی اجماع، برای شرط بودن عدالت نیز محقّق است همچنان که به آن اشاره 

شود و سپس به برسی الت از دیدگاه مشهور بیان میشد. در این قسمت ابتدا منظور از عد

 شرطیّت عدالت و منظور از آن پرداخته خواهد شد.

 الف: آیات

آیات متعددی برای اثبات لزوم عدالت به معنای فقهی آن در مورد حاکم اسلامی 

 شود.شده است که در ذیل به تعدادی از آنها اشاره می

 سوره بقره 124آیه  -

برهیم ربّه بکلمت فاتمهنّ قال انّی جاعلک للناس اماماً قال و من ذرّیتی و اذا ابتلی ا»

قال لاینال عهدی الظالمین: و پروردگار ابراهیم او را به کارى چند بیازمود و ابراهیم آن 

کارها را به تمامى به انجام رسانید. خدا گفت: من تو را پیشواى مردم گردانیدم. گفت: 

 «.مان من ستمکاران را در بر نگیردفرزندانم را هم؟ گفت: پی

تقریر استدلال به این آیه برای وجوب عدالت حاکم واضح است و این وضوح با 

شود؛ توضیح آن که وقتی حضرت ابراهیم علیه السلام بیشتر می« ظالمین»توجه به کلمه 

؟ پرسند آیا مقام امامت به فرزندان من نیز خواهد رسید یا نهاز ذات باری تعالی می

، یعنی «رسدلاینال عهدی الظالمین: پیمان امامت به ظالمین نمی»حضرت حقّ فرمودند: 

 رسد.نماید و عدالت فقهی را دارا نیست، نمیامامت به انسانی که گناه می

توجه به دو نکته وجوب عدالت به معنای فقهی را در این آیه روشن  ،به عبارت دیگر

ظلم در «. ظالمین»ت کلمه أتوجه به هی ،و دوم« لمظ»توجه به معنای  ،کند: اولتر می

(، لذا بر هر 2/731: 1374لغت به معنای قراد داد شیء در غیر موضع آن است )شرتونی، 

توان کلمه عملی که مخالف با جایگاه اصلی آن باشد و از مسیر حقّ منحرف شود، می



 
 39ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

کب اعمال حرام شود ظلم را اطلاق نمود و روشن است که اگر فردی گناه نماید و مرت

)عدالت فقهی( مصداق ظالم خواهد بود و شأنیّت حاکم بودن برای امت اسلام را نخواهد 

جا که کلمه ظالمین اسم فاعل است و بر اساس قواعد ادبیات چنین از آنداشت؛ هم

تا: هایِ حال، گذشته و آینده جریان دارد )سیبویه، بی عرب، اسم فاعل در تمام زمان

( اگر شخصی در سابق مرتکب گناه شود و از گناه خود 2/458: 1206صبان، ؛ 1/102

توبه نیز نماید، شأنیّت حاکم بودن برای امت اسلام را از دست خواهد داد؛ زیرا طبق نصّ 

در جواب حضرت ابراهیم علیه السلام که امامت را  -جلّ جلاه  -قرآن، حضرت حقّ 

رسد، به ظالمین نمی« امامت»سخ داد: عهد یعنی برای فرزندان خود نیز درخواست نمود پا

لذا مطلق کسی که ظلمی از او صادر شده باشد چه آن ظلم در قالب شرک خودنمائی 

تواند دارای مقام امامت باشد هرچند فاعل در نماید و چه در قالب معصیت دیگر، نمی

ارای شأنیّت ای از زمان عمرش مرتکب معصیت شده باشد و توبه نیز بنماید، د برهه

 (.269-1/270:  1417تصدّی امامت نخواهد بود )طباطبائی، 

مطلق است و مقیّد به زمان خاص « لاینال عهدی الظالمین»تر، عبارت به عبارت واضح

چه شخصی مرتکب معصیت گردد حتی شود؛ لذا چنان ها مینیست و شامل همه زمان 

-1/338: 1415نخواهد رسید )طبرسی، اگر توبه نیز بنماید، در هیچ زمانی به امامت 

337.) 

این آیه دلالتی بر لزوم عدالت در حاکم اسلامی ندارد بلکه مخصوص به جایگاه 

شود پیامبران و ائمه اطهار علیهم السلام است، زیرا با توجه به آیات دیگر قرآن معلوم می

بوده است،  اعطای امامت به حضرت ابراهیم علیه السلام در اواخر عمر شریف ایشان

-توضیح این که وقتی خداوند به حضرت ابراهیم در سنین پیری نوید فرزند علیم را می

أن مسنی الکبر، فبم تبشّرون؟  أ بشّرتمونی على»گویند: دهد ایشان با حالت تعجب می

 50)حجر: « دهید؟ ام؟ به چه چیزی بشارتم مىکه پیر شدهدهید با آنآیا بشارتم مى

فرمایند آیا تی حضرت در آیه مورد بحث خطاب به حضرت حقّ می(؛ حال وق51و



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 40
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

شود حضرت اسمائیل علیه السلام متولد رسد یا نه؟ معلوم میامامت به فرزندانم نیز می

شده بودند و امر به ذبح ایشان نیز صادر شده بود و امتحان سخت درمورد ذبح پسر که 

( نیز صورت گرفته بود، در چنین 106ات: شود )صافبدر قرآن از آن به بلاء مبین یاد می

رسد، به عبارت فرمایند عهد من به ظالمین نمیشرایطی است که خدواند در قرآن می

تر آیه در صدد نفی رسیدن امانت الهی و امامت جامعه به افراد ظالم است، حتی واضح

نیّت این کسانی که در سابق نیز ظلم کرده باشند و در حال حاضر تائب نیز باشند شأ

 منصب را نخواهند داشت و از اساس ربطی به حاکم اسلامی ندارد.
کند روایاتی است که در اینباره وارد شده است چه این ادّعا را به خوبی ثابت می آن

گانه که قبل را به خلفای سه« لاینال عهدی الظالمین»و امام معصوم علیه السلام عبارت 

 (.23: 1413نمودند )مفید،  پرستیدند، حمل از اسلام بت می

 سوره شعراء 152و  151سوره انسان و آیات  24آیه  -

و اصبر لحکم ربّک و لاتطع منهم آثماً أو کفوراً: در برابر فرمان پروردگارت صابر »

 «باش و از هیچ گناهکار یا ناسپاسى اطاعت مکن

و فرمان و لاتطیعوا امر المسرفین * الذین یفسدون فی الارض و لایصلحون: »

 «کنندکنند و اصلاح نمىاسرافکاران را مپذیرید * اینان که در زمین فساد مى

از این قبیل آیات که به دو نمونه از آن در سطور فوق اشاره شد استفاده شده است 

زعامت و  که فرد ظالم گناهکار که عدالت به معنای فقهی آن را دارا نیست، شایستگی

 (.1/290: 1409امامت مسلمین را ندارد )منتظری نجف آبادی، 

این آیه نیز بر عدالت به معنای فقهی آن دلالت ندارد بلکه فقط به عدم اطاعت از 

نماید؛ بلکه انسان فاسد و ظالم دستور می دهد، اما اثبات عدالت به معنای فقهی آن نمی

جتماعی به این معنا که افراد حقوق یکدیگر را برعکس این قبیل آیات بیشتر با عدالت ا

 ضایع ننمایند مناسبت دارد.

 روایات ب:



 
 41ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

توان به آن تمسّک روایات اقامه شده برای اثبات قول مشهور و یا روایاتی که می

شده است و تعدادی « عدالت»نمود بر چند گروه اند: در برخی از آنها تصریح به لفظ 

« منازعات و رفع خصومت»است و برخی در باب « حاکم عامهّمواجه با »از آنها پیرامون 

 .اند وارد شده

 روایات گروه اول: لفظ عدالت -

اتقوا الحکومه فانّما الحکومه انّما للامام »روایت اول: عن ابی عبد الله علیه السلام قال: 

ه همان العالم بالقضاء العادل فی المسلین لنبیّ أو وصیّ نبیّ: از حکومت پروا کنید ک

حکومت فقط ]شایسته[ امام عالمی است که با عدالت میان مسلمین قضاوت نماید؛ ]چنین 

: 1375؛ حرّ عاملی، 7/406: 1407)کلینی، « حکومتی[ از برای نبیّ یا وصیّ نبیّ است

(؛ این روایت مورد قبول فقها است و ضعف سند آن با عمل فقها جبران شده است 18/7

 .(10/9تا: )عاملی، بی

قال رسول الله لاتصلح الامامه إلّا »روایت دوم: عن جعفر بن محمد علیهما السلام: 

لرجل فیه ثلاث خصال ورع یحجزه عن معاصی الله و حلم یملک به غضبه و حسن الولایه 

على من یلی حتى یَکون لهم کالوالد الرحیم: امامت ]جامعه[ شایسته نیست مگر بر کسى 

ورعی که او را از معصیت خداوند باز دارد، حلمى که با آن که دارای سه خصلت باشد: 

غضب خویش را کنترل کند و با نیکى حکومت کردن بر کسانى که ولایت و حکومت 

)کلینی، « بر آنها را بر عهده گرفته است، تا جایى که براى آنان همانند پدری مهربان باشد

ها به صحّت و قبول است ( این روایت صحیحه بوده و مورد تصریح فق1/407: 1407

 (.12/8: 1403)اردبیلی، 

و الله یا محمد من اصبح من هذه »روایت سوم: قال سمعت ابا جعفر علیه السلام یقول 

الأمهّ لا امام له من الله عزّ و جلّ ظاهر عادل اصبح ضالا تائها و ان مات على هذه الحاله 

مات میته کفر و نفاق و اعلم یا محمد انّ ائمه الجور و اتباعهم لمعزولون عن دین الله قد 

فرمود به خدا سوگند اى ضلّوا: از امام محمد باقر علیه السلام شنیدم که مىضلّوا و أ



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 42
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

محمد، کسى که از این امّت، شب را صبح گرداند و از طرف خداوند پیشواى ظاهر 

عادلى نداشته باشد، صبح نموده است در حالی که گمراه است و اگر بر این حالت از 

رده است و بدان اى محمد که پیشوایان جور و دنیا برود به مرگ ]افراد[ کافر و منافق م

پیروانشان از دین خدا بر کنار شده هستند، آنان خود گمراه شده و دیگران را نیز به 

(؛ این روایت نیز مانند روایت قبلی صحیحه 1/184: 1407)کلینی، « اند گمراهى کشانده

 (.40/17: 1404؛ نجفی، 12/16: 1403بوده و مورد قبول فقها است )اردبیلی، 

ترک کبیره و عدم  -به معنای فقهی آن « عدالت»در هیچ کدام از این روایات، کلمه 

نیست، بلکه روایات فوق همگی پیرامون پذیرش ولایت ائمه )ع(  -اصرار بر صغیره 

؛ این «لنبیّ أو وصیّ »است؛ زیرا در متن برخی از روایات مانند روایت اول آمده است: 

است و مفهم این امر است که شخصی که دارای « امامت»اه عبارت صریح در جایگ

تواند متصدّی عدالت فقهی )عدم ارتکاب صغیره و عدم اصرار بر صغیره( نیست، نمی

سوره بقره که  124امر امامت و وصایت باشد؛ به عبارت دیگر، این قبیل روایات با آیه 

د شده اثبات گردید اگر در صدر بحث مورد بحث قرار گرفت مناسبت دارد؛ در آیه یا

تر از شرک بشود و توبه نیز بنماید، متصدّی امر ولایت شخص مرتکب گناهی کوچک

فرماید این امر برای برای نبیّ و وصیّ است همین نخواهد بود و روایت اول نیز که می

 دهد.مطلب را نشان می

ین رابطه مطرح ای را که ممکن است در ا سوره بقره شبهه 124همچنین توجه به آیه 

شود پاسخگو است. شبهه آن است که در روایت دوم آمده است شخص باید دارای 

الله(؛ این عبارت ظهور  معاصی عن یحجزه ورعی باشد که او را از معاصی باز دارد: )ورع

دهد متصدّی باید دارای تقوا باشد تا مرتکب گناه  در عدالت فقهی داشته و نشان می

مری مثبت عدالت فقهی به معنای ترک کبیره و عدم اصرار بر صغیره نگردد؛ لکن چنین ا

اند که در استنباط هر فرعی از فروع فقهی به دلیل اسباب نیست، زیرا فقها تصریح نموده

متعددی که برای تعارض روایات وجود دارد، باید مجموع روایت به صورت کلّی و با 



 
 43ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

ی ابواب دیگر مورد بررسی قرار گرفته همه روایت وارد شده در آن باب و حت ملاحظه

(؛ با توجه به این 466-4/459: 1430و سپس نتجیه گیری حاصل شود )حاج عاملی، 

مطلب وقتی مجموع روایاتی که کلمه عادل در مورد آنها مورد استفاده قرار گرفته است 

گردد که مقصود، تصدّی امر امامت و وصایت است؛ یعنی  شود معلوم میبررسی می

شخص باید حتی مرتکب یک گناه نگردد و چنین امری مختصّ امام است نه حاکم؛ لذا 

ای های پاک و وارستهروایات یادشده اشاره به این مطلب دارد که ائمه اطهار، انسان 

 اند. بوده

ای از روایت آمده توجه به روایت سوم نیز مثبت ادعای پیش گفته است؛ در فقره

ود را به عبادت سپری نماید، ولی دارای پیشوای عادلی نباشد، است کسی که تمام عمر خ

دهد که مطرح نمودن واژه عدالت در به مرگ جاهلیّت مرده است؛ چنین بیانی نشان می

ائمه »تر، روایات فوق، اشاره به جایگاه امام معصوم در جامعه دارد؛ به عبارت واضح

در و ذیل روایات سوم آمده است، که در ص« الجور و اتباعهم لمعزولون عن دین الله

های امام معصوم و عدم توجه به ولایت ائمه اطهار است، ظاهر و بلکه نصّ در ویژگی 

زیرا روایاتی که بدون شکّ در مورد جایگاه امام و اهمیت آن موضوع است نیز با همین 

گرفته مضمون وارد شده است؛ یعنی در سایر روایات که جایگام امام مورد تبیین قرار 

است نیز همین تعبیر به کار رفته است. در روایتی امام صادق علیه السلام در مورد فردی 

اند: چنین فردی به مرگ جاهلیّت مرده که امام زمان خود را نشناسد و فوت کند، فرموده

 (.2/21: 1407است )کلینی، 

دم اصرار به چه عدم اثبات عدالت فقهی به معنای ترک کبیره و عبه بیان دیگر، آن 

کند توجه به روایاتی است که فقها آن روایات را دالّ بر ولایت ائمه صغیره را اثبات می

دانند و مضمون همان روایات، در روایاتی که برای اثبات ولایت فقهی به آن استشهاد می

بنی الاسلام على »اند، وجود دارد؛ توضیح این که فقها و اصولیان، روایاتی مانند نموده

( را مربوط 2/18: 1407)کلینی، « خمس ... فاخذ الناس بأربع و ترکوا هذه یعنی الولایه



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 44
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

؛ 1/78: 1408؛ حکیم 31: 1409اند )آخوند خراسانی، به ولایت ائمه اطهار تلقّی نموده

(؛ حال شبیه همین مضمون در صدر روایات 291-1/290: 1409منتظری نجف آبادی، 

: 1409ی به آن استشهاد شده است )منتظری نجف آبادی، سوم که برای اثبات عدالت فقه

هر کسی »( وجود دارد؛ به این صورت که در صدر روایت اخیر آمده است: 1/290-291

که خود را در انجام عبادات به جهد و کوشش بیندازد ولی امامِ بحقّی از ناحیه خداوند 

و چنین شخصی گمراه و شود نداشته باشد سعیش ]یعنی اعمالش[ مورد قبول واقع نمی

 (.1/184: 1407)کلینی، « متحیّر است

که منظور از آن امام معصوم علیه السلام است، در « ولایت»در برخی روایات کلمه 

هایی که برای شناختن  و زمامدار مطرح شده است و همان ویژگی« والی»عرض کلمه 

به معنای رهنما در امور امام مطرح شده، در مورد والی نیز آمده است؛ یعنی والی را 

نماید. در روایت صحیحی علی بن ابراهیم از حماد بن عیسی که از اعتقادی معرفّی می

نماید: اسلام بر پنج چیز بنا نهاده ( نقل می 1/58: 1413اصحاب اجماع است )خوئی، 

فرماید ولایت از سایر موارد افضل است؛ شده است و سپس بعد از شمردن پنج مورد می

ا ولایت، مفتاح صلاه، صوم، زکات و حجّ است و شخص والی یعنی امام، دلیل بر زیر

 و الزکاه و الصّلاه على اشیاء خمسه على الاسلام»شود: چهار شیء دیگر محسوب می

 أفضل الولایه فقال أفضل ذلک من شیء أیّ و فقلت زراره قال الولایه و الصوم و الحجّ

 (.19و2/18: 1407)کلینی، « علیهنّ  الدلیل هو الوالی و مفتاحهنّ لأنهّا
که، روایات ادّعا شده برای اثبات عدالت فقهی نیز همان مضمون روایات  نتیجه آن

 1.ولایت ائمه علیهم السلام است

                                                           

مانند روایت امیرالمؤمنین خطاب به شریح قاضی که  ،توان عدالت فقهی را استشمام نموداز برخی روایات می. 1

ای که فقط تهس: ای شریح در مجلسی نشأو شقیّ نبیّ أو وصیّ  ا نبیّلایجلسه الّ یا شریح قد جلست مجلساً»فرمودند: 

(؛ تقریر استدلال رالجو هالارتفاع إلى قضا هباب کراهی ،7/406ج )فروع کافی،« نشیندمی یا شقیّ  نبیّ یا وصیّ نبیّ

تواند غیر عادل به معنای است، چنین شخصی نمی نبیّ  یا وصیّ  آن است که اگر جایگاه فرد حاکم، جایگاه نبیّ

کند روایت تحف العقول است که ستظهار فقهی نزدیک میچه این تقریر را تقویت کرده و به افقهی آن باشد؛ آن



 
 45ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

 روایات گروه دوم: مواجه با حاکم عامه -

علیه  عن محمد بن مسلم قال: مرّ بی ابوجعفر علیه السلام دو ابوعبد الله»روایت اول: 

السلام و أنا جالس عند قاض بالمدینه فدخلت علیه من الغد فقال لی ما مجلس رأیتک 

فیه امس قال فقلت جعلت فداک انّ هذا القاضی لی مکرم فربّما جلست الیه فقال لی و 

گوید در مجلسی نزد ما یؤمنک ان تنزّل اللعنه فتعم من فی المجلس: محمد بن مسلم 

قاضی اهل سنّت[ بودم که امام باقر علیه السلام و یا امام صادق قاضی شهر مدینه ]یعنی 

علیه السلام از آن مکان عبور کردند، سپس فردا نزد حضرت شرفیاب شدم و ایشان 

پرسیدن آن چه مجلسی بود که دیروز در آن بودی؟ عرض کردم فدایتان شوم، تصوّر 

ت و من در بعضی من آن است این قاضی ]یعنی قاضی شهر مدینه[ شخص خوبی اس

ترسی که در آن نشینم؛ حضرت فرمودند آیا نمیمواقع ]با او مراوده دارم[ و نزد او می 

)حرّ « جلسه لعنت و عذاب ]خداوند جلّ جلاله[ نازل شده و شامل تمام افراد جلسه بشود

 (.27/219؛ 18/5: 1375عاملی، 

لسلام: ایّاکم دن یحاکم روایت دوم: قال ابوعبد الله جعفر بن محمد الصادق علیه ا

بعضکم بعضاً الی اهل الجور و لکن انظروا إلى رجل منکم یعلم شیئاً من قضایانا فاجعلوه 

بینکم فإنیّ قد جعلته قاضیاً فتحاکموا الیه: امام صادق علیه السلام فرمودند مواظب باشید 

بررسی نمائید که اهل جور ]یعنی حکام عامّه[ را در میان خور قاضی قرار ندهید، لکن 

داند، همان فرد را در میان خود  کدام یک از افراد خودتان چیزی از قضایایِ ما را می

ام، لذا ]در هنگام ]قاضی[ قرار دهید که من، همان فرد را در میان شما قاضی قرار داده

 (.18/4: 1375)حرّ عاملی، « خصومت[ به چنین فردی مراجعه نمائید

                                                           

و لیس بعد ذلک  هو امام هو رسال هیا کمیل هی نبو ...»فرمایند: در آن حضرت علی علیه السلام خطاب به کمیل می

چنین جایگاهی ]جایگاه حاکم و قاضی[ جایگاه نبوت، رسالت و  ،: ای کمیلا موالین متبعین أو منادین مبتدعینالّ

)تحف العقول، « و امام، برای کسی نیست مگر دوستداران ما که تابع ما هستند نبیّ  زمامت است و این جایگاه بعد اا

(؛ حال وقتی چنین جایگاهی فقط برای تابعین ائمه است این تابع در غیر از عدالت فقهی یافت نخواهد 175ص 

 .لمّأتاب مقابله با روایات عدالت اجتماعی را نداد. فت ،توان گفت این قبیل روایاتشد. لکن در  جواب می



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 46
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

روه از روایات برای اثبات عدالت فقهی به این صورت است تقریر استدلال به این گ

در روایت دوم، افراد « اهل جور»در روایت اول و « احتمال نزول عذاب»که منظور از 

اهل معصیت هستند که به موجب این روایات باید از آنان برحذر بود، لذا باید فردی که 

اهل معصیت نبودن، مساوی اهل معصیت نیست مورد مراجعه در محاکم  قرار گیرد و 

ترک کبائر و عدم اصرار بر صغائر است، لذا به موجب این روایات عدالت فقهی برای 

 گردد.حاکم اثبات می

این دسته از روایات ارتباطی با حاکم اسلامی ندارد بلکه درباره قاضی تحکیم است 

ممکن است گفته و صفات قاضی را نشانه گرفته است، نه حاکم به عنوان رهبر جامعه؛ 

شود ثبوت عدالت برای قاضی تحکیم، ثبوت آن برای حاکم و رهبر جامعه را با قیاس 

توان گفت عدالت مذکور در این قبیل اولویّت ثابت خواهد نمود، لکن در جواب می

روایات عدالت به معنای اجتماعی است نه فقهیِ مصطلح، زیرا امام معصوم در توجیه 

و مانند « تهمت»، «غیبت»، «دروغ»ضاتی، به گناهان فقهی مانند عدم مراجعه به چنین ق

اند، بلکه به این امر که افراد مذکور، متصدّی جایگاه رفیع امامت شده آن اشاره ننموده

تر، اند، اشاره دارند و چنین امری مثبت عدالت به معنای فقهی نیست؛ به عبارت واضح

ل مشهور نیست بلکه مضرّ به آن قول است، زیرا در این روایات نه تنها مؤیّد و دلیل بر قو

های فقهیِ این قضات نشده است، بلکه  هیچ کدام از این قبیل روایات، اشاره به خلاف

ها و رفتارهای ناشایستِ اجتماعی آنان را مدّنظر گرفته است و چنین  بر عکس، ظلم

 مواردی، همه اشاره به عدالت اجتماعی دارد.

ه در بسیاری از موارد، منظور از امام در روایات، مطلق والی و سلطان مضافاً به این ک

 (.98: 1393است نه امام معصوم )ذوالفقاری و نوبهار: 

 روایات گروه سوم: منازعات و رفع خصومت -

أیمّا مؤمن قدم مؤمناً فی خصومه الى »قال: روایت اول: عن ابی عبدالله علیه السلام 

قاض أَو سلطان جائر فقضى علیه بغیر حکم الله فقد شرکه فی الاثم: امام صادق علیه 



 
 47ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

السلام فرمودند هر مؤمنی که مؤمن دیگر را در امر خصومت به سوی قاضی یا سلطان 

گناه سلطان و ظالمی راهنمائی کند و سلطان به غیر حکم الهی حکم نماید، آن فرد در 

 (.3و18/2: 1375؛ حرّ عاملی، 7/411: 1407)کلینی، « یا قاضی شریک است

فی رجل کان بینه و بین أخ له مماراه »روایت دوم: عن ابی عبدالله علیه السلام قال: 

فی حقّ فدعاه الى رجل من اخوانه لیحکم بینه و بینه فأبى أن یرافعه إلى هؤلاء کان بمنزله 

عزّ و جلّ أ لم تر الى الذین یزعمون انّهم آمنوا بما انزل الیک و ما انزل من  الذین قال الله

 قبلک یریدون أن یتحاکموا الى الطاغوت و قد امروا أن یکفروا به: امام صادق علیه السلام

درباره شخصی که بین او و برادرش درمورد حقّی نزاع وجود داشت و برادرش او را 

نمود ولی آن ای[ دعوت می اخوان ]یعنی شخص شیعه برای قضاوت به سوی مردی از

مرد حاضر به قضاوت قاضی شیعه نبود بلکه درصدد بود فردی از این قوم ]یعنی قاضی 

سوره نساء است ]یعنی  60عامهّ[ قضاوت نماید، فرمودند: چنین شخصی مصداق آیه 

شده است به  ماند که دوست دارد طاغوت حاکم باشد و حال آن که امرمانند کسی می

 (.18/3: 1375)حرّ عاملی، « طاغوت کفر بورزید[

سالت أبا عبدالله علیه السلام عن رجلین من »روایت سوم: عن عمر بن حنظله قال: 

اصحابنا بینهما منازعه فی دین أو میراث فتحاکما الی السلطان أو الى القضاه أ یحلّ ذلک؟ 

اکم إلى طاغوت و ما یحکم له فإنما یأخذ فقال من تحاکم إلیهم فی حق أو باطل فانما تح

سحتاً وإن کان حقّه ثابتا لأنه أخذه بحکم الطاغوت و قد امر الله أن یکفروا به، قال الله 

تعالی یریدون أن یتحاکموا الى الطاغوت و قد امروا أن یکفروا به ...: عمر بن حنظله 

نشان پیرامون دین یا ارث گوید از امام صادق علیه السلام در مورد دو فردی که بیمی

اختلاف وجود داشت و آن دو برای رفع خصومت، نزد سلطان یا قاضیِ سنّی رفته بودند 

چه قاضی حکم کرده است ]برای کسی که به نفعش حکم شده است[  پرسیدم آیا آن

حلال است؟ حضرت در جواب فرمودند هرکس در امر حقّ یا باطلی نزد سلطان یا قاضیِ 

در حقیقت به طاغوت مراجعه نموده است و آن چه که قاضی برای او حکم سنّی برود، 



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 48
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

مال را با  کند سحت و حرام خواهد بود هرچند حقّ در واقع، از آنِ او باشد، زیرا او آن

که خداوند امر نموده است به طاغوت کفر حکم طاغوت اخذ نموده است و حال آن 

؛ 7/412: 1407)کلینی، « وت نمودند[سوره نساء را تلا 60بورزید ]سپس حضرت آیه 

 (.4و18/3: 1375حرّ عاملی، 

برای این که عدالت فقهی از این دسته روایات اثبات شود باید منظور از قاضی غیر 

شیعه، شخصی باشد که علاوه بر ظلم اجتماعی و رعایت نکردن حقوق مردم، دارای 

 ح و جوانح نیز باشد.گناهان فقهی و اخلاقی نظیر اعمال حرامِ مربوط به جوار

 شود:عدم دلالت این دسته روایات در ضمن چند مطلب سامان داده می

اول: فقرات مورد استشهاد برای اثبات عدالت فقهی در سه رایت فوق عبارت اند از 

مساوی »، «مساویِ شرک بودن در صورت رجوع به قاضی غیر شیعه در روایت اول»

همین »و « قاضی غیر شیعه در روایت دومطاغوت معرفی شدن در صورت رجوع به 

 «.عنوان اخیر و حرام بودن مال در صورت اخذ از قاضی غیر شیعه در روایت سوم

دوم: سؤال آن است که به چه دلیل این تعابیر در روایات مختلف به کار رفته است؟ 

 توان احتمالات ذیل را ذکر نمود:برای جواب دادن به سؤال فوق می

 دالت فقهی و انجام گناهان اخلاقی و اجتماعی.نداشتن ع -الف

 به دلیل این که این افراد در غیر جایگاهی که شأنشان بوده است قرار گرفته اند. -ب

این قبیل روایات در خصوص قاضی تحکیم صادر شده است و از اساس، ربطی  -ت

 به شرایط حاکم اسلامی ندارد، مانند روایات طایفه قبل.

 ت نکردن از امام و رعایت ننمودن مسائل اجتماعی. تبعیّ  -ج

توان احتمال اول باشد بلکه وجه تعابیر فوق به ادّعای نگارندگان، علّت این تعابیر نمی

تبعیت نکردن از امام و رعایت ننمودن مسائل اجتماعی است و نگاه ائمه معطوف به این 

توان دلایل ادعای فوق میجهت بوده است نه عدم رعایت مسائل فقهی؛ برای اثبات 

 ذیل را اقامه نمود:



 
 49ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

هائی نظیر  عمربن عبدالعزیز با پس دادن فدک به سادات فاطمی و رفع بدعت -1

موجبات مدح ائمه علیهم الیلام را نسبت  1علیه السلام جلوگیری از سبّ امیرالمؤمنین علی

قر درباره او صادر گردید از امام با« نجیب بنی امیه»که جمله به خود فراهم آورد کما این

(، لکن با این حال، به تصریح امام باقر علیه السلام به دلیل غصب 1/199: 1419)ذهبی، 

ها مورد لعن قرار گرفت خلافت و نشستن در جایگاهی که شأنیّت آن را ندارد در آسمان 

جایگاه دهد که نگاه ائمه، معطوف به (، یعنی این تعبیر نشان می7/264: 1409)راوندی، 

 امامت است، نه عدالت به معنای فقهی آن. 

ها لعن  پیشگی همچنان پس از مرگش در آسمانبه بیان دیگر، او علیرغم عدالت

واقع گردید، چراکه بر جایگاهی نشست که حقّ امامان بود؛ پس نگاه ائمه معطوف به 

 جایگاه امامت است، نه عدالت به معنای فقهی آن.

دفاع باشد و چه نباشد عدالت فقهی از این قبیل روایات قابل ادّعای فوق چه قابل 

استشمام نیست، زیرا صِرف وجود احتمال، برای اثبات عدم استفاده عدالت فقهی کفایت 

 «.اذا جاء الاحتمال بطلل الاستدلال»کند، چراکه می

 اند، مسائل خطیر اجتماعی وپیامبر)ص( به افرادی که دارای عدالت فقهی نبوده -2

حال همین  2است؛« خالد بن ولید»اند. نمونه بارز آن رهبری گروهی را تنفیذ نموده

های از آن در دو دوران از زندگی او شخص با چنین روحیات و اعمالی که به نمونه 

                                                           

امیرالمؤمنین علیه  ت سبّـ ممنوعی1ّتوان در پنج مورد اساسی خلاصه نمود: را می یشانهای ا تعمده فعالیّ. 1

ک: .ر) ـ گفتگو با خوارج5ـ لغو حکم جزیه. 4ـ جلوگیری از منع کتابت حدیث. 3ـ برگداندن فدک. 2السلام. 

 .7/264 علامه امینی، ؛2/305، یعقوبی، 41، احمد بین یحی بلاذری، 1/33خاری، صحیح بخاری،محمد ب

( علیه مسلمانان جنگیده است 305 ، بی تا:( و احد )ابن اسحاق7/394 بی تا: شخصی که در جنگ بدر )ابن سعد،. 2

( و داستان کشتنِ 3/91 :1936 شود )ابن هشام،ار بر مسلمانان در جنگ احد قلمداد میو عامل اصلی پیروزی کفّ

، و زنایِ با همسر او در دوران خلافت خلیفه اول در کتب تاریخ معروف و مشهور است )طبری« مالک بن نویره»

 (.278و3/276 :1406



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 50
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

)قبل و بعد از اسلام آوردن( اشاره شد، در مواضع متعدد از ناحیه پیامبر به عنوان فرمانده 

 شود:اجتماعی معرّفی شده است که به برخی از آنها اشاره میو نماینده در مسائل 

-4/49: 1936اول: فرمانده گروهی توسط او از سوی پیامبر در فتح مکّه )ابن هشام، 

: 1989(. دوم: فرماندهی گروهی برای دعوت به اسلام در سال هشتم هجرت )واقدی، 50

ه حضرت رسول اکرم با تعداد (. سوم: نمایند74و4/70: 1936؛ ابن هشام،  882و 3/875

برای دعوت به اسلام در سال نهم هجرت « دومه الجندل»نفر به سمت حاکم مسیحی  420

 (.1030و3/1025: 1989)واقدی، 

اند اما توان مدیریّت و حضرت پیامبر به افرادی که دارای عدالت فقهی بوده -3

ونه بارز آن اباذر علیه الرحمه عدالت اجتماعی نداشتند هیچ مسئولیّتی واگذار ننمودند؛ نم

منین بود ؤکه جزو اصحاب خاصّ حضرت پیامبر و امیرالم -است. حضرت رسول به او 

ی اموال یتیم را بر عهده فرمودند: ای اباذار، تو بر دو نفر هم سرپرستی نکن و تصدّ -

 (.384: 1414 ،طوسیشیخ نگیر )

ا دستورات خلیفه وقت که مخالفتش ب -ابوموسی اشعری را  ی)ع(حضرت عل -4

به دلیل روش صحیح او  - در کارنامه اعمال او مشهور است یرالمؤمنینیعنی حضرت ام

او از  ،در برخورد با بیت المال بر ولایت کوفه باقی گذاشت. به تصریح سیره نویسان

سلامت رفتار در بیت المال برخوردار بوده است و برخورداری از همین صفت، سبب 

 شتر به حضرت پیشنهاد دهد او را بر ولایت کوفه باقی گذارد )سبحانیشد تا مالک ا

  .(423: 1380، تبریزی

دهد که در حاکم اسلامی عدالت به نشان می ،های متعدد دیگر این موارد و نمونه

 ت شرط است.معنای فقهی آن شرط نیست بلکه عدالت اجتماعی و توان مدیریّ 

منین امام علی علیه ؤبهترین شاهد بر اثبات عدالت اجتماعی برای حاکم، نامه امیرالم 

نهج البلاغه  45است. حضرت در نامه « مالک اشتر نخعی»و « عثمان بن حنیف»السلام به 

فرمایند هرچند دیگران شوند و میبه عثمان بن حنیف، فقط متذکر عدالت اجتماعی می



 
 51ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

دو جامه فرسوده و دو قرص نان اکتفا نمایند، ولی حاکم اسلامی توانند مانند من به نمی

برند، از مطامع دنیوی استفاده نکند؛ ایشان در باید مانند بهائم که از انواع غذاها بهره می

نداشتن حتی یک وجب از زمین »مواضع متعدد از خطبه یادشده و با بیانات مختلف مانند 

توانائی تهیه »، «و توجه به قبر و تاریکی آن بی اعتنائی به غصب فدک»، «برای خود

و نظیر « دور خواندن دنیا از خود»، «غذای لذیذ از عسل و گندم و اقدام ننمودن بر آن

انگیزاند )نهج البلاغه/ آن، عثمان بن حنیف را به ریاضت نسیت به امور دنیوی برمی

 ( که همه این موارد، شاهد عدالت اجتماعی است.45خطبه

بیشترین دستوری که  ،حضرت امیر علیه السلام در نامه خود به مالک اشترهمچنین 

نهج  53دهد در مورد عدالت اجتماعی است؛ ایشان در فرازی از خطبه به ایشان می

فرمایند دین خدا به واسطه حکم رانانی که هواپرست بودند اسیر البلاغه به مالک می

نمایند جنبه عدالت کل به او صادر میگردید و دستوراتی که برای رهائی از این مش

 (.53خطبه  ه:اجتماعی دارد نه عدالت فقهی )نهج البلاغ

ی غیر قابل قبول است؛ شاهد دیگر بر عدم اعتبار عدالت فقهی توجه به یک لازمه

ق که اگر عدالت فقهی معتبر باشد از آنجا که افراد معصوم نیستند، باید با تحقّتوضیح آن

حاکم  -به عدالت باشد که تبیین آن در سطور پیش گذشت  که مضرّمقداری  - گناه

عزل یا منعزل گردد و نفس همین مطلب قابل پذیرش نیست، زیرا روشن است که موجب 

 شود و لازم است هرچند وقت یک بار حاکم تغییر یابد.هرج و مرج در جامعه می

 قول مختار -3
با توجه به نقد قول  ،اول این که :شودقول مختار در دو ناحیه از بحث تبیین می

عدالت فقهی قابل استشمام نیست بلکه برعکس،  ،شود که از روایاتمشهور، معلوم می

که  -عیان عدالت فقهی، مثبت عدالت اجتماعی است برخی روایات مورد استشهاد مدّ

باب، ن رسد منظور از عدالت در ایلذا به نظر می -در نقد ادله مشهور به آن پرداخته شد 

 باشد.  «عدالت اجتماعی»



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 52
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

دوم این که از شرایط لازم برای حاکم اسلامی که در کتب فقهی یا اصلاً مذکور 

: 1404نجفی،  ؛15/9: 1418، طباطبائی، 327و 13/326: 1413نیست )شهید ثانی، 

: 1409، نجف آبادی اشاره به آن پرداخته شده است )منتظری ( و یا فقط در حد40/12ّ

بودن حاکم است. واژه نخبه در شرع به کار نرفته است، ولی کلماتی  «نخبه»( 1/269

ای قریب به معنای نخبه  ، دارای معانی«نبیّ »و « رسل»، «ائمه»، «سادات»، «کبرا»مانند 

به « نخبه»کنند. واژه هستند هر چند به صورت دقیق نیز معنای واژه نخبه را تداعی نمی

به این معنا که  ؛در فرهنگ معاصر امروز است« کاریزما»مفُهم واژه  ،صورت تقریبی

برخی افراد به جهت هوش بالا، نبوغ سرشار، قوای فکری و جسمی بالا و سریع الانتقال 

که در علوم تربیتی نیز واژه فوق، همین همچنان  اند بودن شان، خود به خود مورد توجه

 (.137: 1395ری پور، معنا را به خود اختصاص داده است )مظف

نخبه کسی »نوسید:  فارابی در تبیین این که حاکم باید نخبه باشد در تعریف آن می

است که خوش فهم، تام الاجزاء، خوش حافظه، خوش بیان، هوش مند و دوستار علم و 

 (.28 :1964)فارابی،  «هدالت باشد

نخبه بودن حاکم  تبر شرطیّ -د و حکم عقل آیات، روایات متعدّ -ادله متعددی 

 شود.دلالت دارد که در این قسمت به برخی از آنها اشاره می

 آیات -
و هو الذی جعلکم خلائف الارض و رفع بعضَکم فوق بعض درجات یبلوکم فی ما »

: او خدائی است که شما را (165 :انعام)ه لغفور رحیم ربک سریع العقاب انّ اتاکم إنّ

و بعضی از شما را نسبت به بعض دیگر برتری داد تا شما های روی زمین قرار داد  خلیفه

 «.را بیآزماید

به تصریح آیه، برخی از افراد نسبت به بعضی دیگر برتری دارند و روشن است که 

خاذ امر ولایت، آن که از ت داشته و در تساوی دو نفر برای اتّ راجح بر مرجوح اولویّ



 
 53ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

ی امر ولایت شود: ر است، باید متصدّلحاظ هوش و درایت و نخبگی بر طرف مقابل برت

 .«هل یستوی الذین یعلمون و الذین لایعلمون»

مراد این قبیل آیات آن است که همه افراد با یکدیگر مساوی و شبیه نیستند، بلکه 

های پروردگار است بعضی بر بعضِ دیگر برتری دارند و چنین امری از الطاف و حکمت

خاصی عنایت نموده و برخی را برخی برتری داده است که به هر فردی سلیقه و استعداد 

ا اگر همه مردم دارای سلایق مشابه و یکسانی تا به این وسیله امور جهان سامان یابد و الّ

سبقت  باشند و فردی بر فرد دیگر برتری نداشته باشد، علاقه و عشق به کار و ایجاد حسّ

ل خواهد ماند. با توجه به مطلب معطّگردد و کارها ق نمیو پیشی گرفتن در امور محقّ

فوق لازم است افرادی که برترند، هدایت جامعه را بر عهده داشته باشند تا جامعه به 

 پیشرفت خود دست یابد.

 روایات -
حاکم دارد که در این قسمت به سه نمونه اشاره  روایات بسیاری اشاره به نخبه بودن

 :شودمی

ولایت را کسی حمل  پرچما اهل الصبر و البصر: این الّ علمروایت اول: لایحمل هذا ال

 ؛173خطبه  :)نهج البلاغه کند مگر انسانی که دارای بصیرت و اهل صبر باشدنمی

 .(34/248: 1384مجلسی، 

بِهِمْ أَلَا فَالحَْذَرَ الحَْذَرَ منِْ طَاعةَِ سَادَاتِکُمْ وَ کبَُرَائکِمُْ الَّذِینَ تَکبََّرُوا عنَْ حَسَ روایت دوم: 

 ؛هان: ... وَ جَاحَدُوا اللَّهَ عَلَى مَا صنََعَ بهِمِْ  عَلَى رَبِّهمِْهَوَ تَرَفَّعُوا فَوْقَ نَسَبِهمِْ وَ أَلقَْوُا الْهَجِینَ 

ت و شرف پدران خود حذر کنید، حذر کنید از اطاعت سروران و مهترانتان که به حیثیّ 

 فرماید افرادی هستندین که حدیث می(. توضیح ا14/468: 1384)مجلسی،  ... نازیدند

ت دارند؛ این دسته ممکن است خود گمراه باشند که به یادکه یک نوع بزرگی و س

ای باشند کشانند و ممکن است انسان های وارستههمین سبب قومی را به گمراهی می

 شوند.که سبب هدایت دیگران می



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 54
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

کون له الغنم فیها الراعی، فاذا وجد الرجل لی نفسکم، فوالله انّروایت سوم: و انظروا لأ

علم بغنمه أعلم بغنمه من الذی هو فیها یخرجه و یجیئ بذلک الرجل الذی هو أرجلاً هو 

من الذی کان فیها: اگر شخصی گوسفندانی دارد که برای آنها چوپانی گماشته است، 

ن را عوض کند، آاش را رسیدگی میچه فردی را بیابد که از آن چوپان بهتر گلهچنان

عاملی،  حرّ ؛8/264: 1407 ،)کلینی کندکرده و فرد بهتر را برای گله خود انتخاب می

1375 :15/50.) 

اند که همان طور که  درصدد القاء این مطلب ،امام علیه السلام طبق حدیث فوق

کنند، در انتخاب ولیّ جامعه نیز باید مردم در انتخاب چوپان بهترین فرد را انتخاب می

تواند گله را بهترین فرد انتخاب شود و همان طور که در چوپانی فردی که بهتر می

مدیریت کند باید انتخاب شود، در حکومت نیز باید کسی که بهترین مدیریت جامعه را 

 ترین افراد جامعه.دارد انتخاب شود و این بهترین فرد یعنی بازکاوت

درایت و فضیلتش بیشتر باشد، از کتب  نخبه بودن و این که باید حاکم از همه افراد

اند که ابوبکر در  ی نقل کردهتاریخی نیز قابل استظهار است، به این بیان که شیع و سنّ 

لست بخیرکم: من »رفت و با عبارت روزهای ابتدائی غصب خلافتش هر رور به منبر می

د، ولی خلیفه خواست که او را از حکومت معاف نمایناز مردم می «بهتر از شما نیستم

حال  ؛(4/231 :2003 )ابن ابی الحدید، نمود تا این کار عملی نشوددوم او را تحریک می

همین مطلب تاریخی گواه آن است که شرط نخبگی و این که فرد حاکم باید از همه 

ل بوده است که حاکم باید بهتر باشد یک امر ارتکازی است و در ذهن ابوبکر نیز مسجّ

 آید.شد، یعنی این شرط نیازی به دلیل ندارد که در ادامه توضیح آن میاز همه بهتر با

 عقل -

کاوت و نخبگی، عقل است. وقتی تمام عقلاء در ذیکی از بهترین ادله برای شرط 

ی و مانند آن قائلند بهترین فرد باید متولّ« وزیر»، «رئیس کارخانه»، «مربی»، «استاد»تعیین 

عیین حاکم و ولیّ امرِ جامعه اسلامی که ناموس، خون و در ت ،ولیأکار باشد به طرق 



 
 55ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

کیان جامعه به او بستگی دارد باید بهترین فرد در نظر گرفته شود و این بهترین فرد 

ا در غیر این صورت کاوتش از همه بهتر است والّذشخصی نیست مگر کسی که هوش و 

 جامعه به هرج و مرج کشیده خواهد شد.

ج فقهی آن است که اگر فردی همه شرایط مذکور در کتب لازمه بحث در کتب رائ

ی امر ولایت شود تواند متصدّمی ه باشدرا داشت -مانند بلوغ، عقل فقاهت و مانند آن  -

ت کافی در کاوت نباشد و چنین امری از سهل گرفتن مسأله و عدم دقّذداری  هرچند

از آحاد جامعه  یحاکم آن است که فرد آن نشأت گرفته است، لذا از شرایط مهمّ 

کاوت باشد. مطلب پیش گفته از اموری است که به اصطلاح ذتر بوده و دارای باهوش

 د.ه دلیل و اقامه برهان نداربو نیاز  «قیاس و دلیلش با آن همراه است»

 نتیجه گیری
طرح توان نکات زیر را به عنوان نتیجه مدر این مقاله می مطرحاز مجموع مطالب 

 نمود:

بر خلاف نظر فقها، عدالت فقهی به معنای ترک کبیره و عدم اصرار بر صغیره  -1

 برای حاکم معتبر نیست.

آیات مورد استشهاد مشهور برای اثبات عدالت فقهی، یا مربوط به جایگاه  -2

یا با عدالت  ، وسوره بقره 124پیامبران و امامان معصوم علیهم اسلام است مانند آیه 

 سوره انسان.  24 آیه مانند ،اعی مناسبت دارداجتم

روایات مورد استناد فقها برای اثابت عدالت فقهی یا در مورد جایگاه امام معصوم  -3

یا مثبت عدالت اجتماعی است و یا شرایط قاضی تحکیم را اثبات  علیه السلام است و

 نماید.می

پیشرفت آن دارد، لازم  ثیر مستقیم در سرنوشت جامعه وأت ،از آنجا که حاکم -4

است به جای مطرح کردن شروطی نظیر بلوغ، عقل و عدالت که در کتب فقهی مطرح 

 شده است، شرط نخبه بودن و برخورداری از عدالت اجتماعی مطرح گردد.



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 56
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

غیر قابل پذیرش قول مشهور آن است که اگر فردی دارای شرایط مشهور  لازمه -5

ولی نخبه نباشد، بتوان حاکم گردد و چنین امری مورد انکار ارتکاز عقلاء  ودهفقها ب

 است.

دیگر غیر قابل پذیرش دیدگاه مشهور مبنی بر اعتبار عدالت فقهی لزوم  لازمه -6

گردد تغییر حاکم در مواضع متعدد است؛ زیرا عدالت فقهی با ارتکاب معصیت زائل می

 .، باید هرچند وقت یک بار حاکم تغییر یابدجا که افراد معصوم نیستندو از آن

 منابع
 آل البیت. ، قم:کفایه الأصولق(، 1409آخوند خراسانى، محمدکاظم ) -

 ، تهران: مروارید.3، چدانشنامه سیاسی(، 1373آشوری، داریوش ) -

، بیروت: دار الکتب 3، چ4ج شرح نهج البلاغه،م(، 2003ابن ابی الحدید، ابی حامد عزالدین هبه الله ) -

 العلمیه. 

 دار الصادر.بیروت:  سیره ابن اسحاق،ابن اسحاق، محمد )بی تا(،  -

 دار الکتب العربیه.بیروت: ، 7ج الطبقات الکبری،ابن سعد، محمد )بی تا(،  -

 دار الصادر.، بیروت: 4و3جیره النبویهّ، السّم(، 1936ابن هشام ) -

مجمع الفائده و البرهان فی شرح إرشاد  ق(،1403ن محمد )، احمد ب)مقدسّ(اردبیلى -

 ، قم: مؤسسه النشر الاسلامى. 10و3ج الأذهان،

ترجمه: محمد ابراهیم باستانی پاریزی، تهران: شرکت اصول حکومت آتن، (، 1370ارسطو ) -

 امیرکبیر.انتسارات های جیبی با همکاری مؤسسه   سهامی کتاب

 .، ترجمه: فؤاد روحانی، تهران: شرکت انتشارات علمی فرهنگی5چ جمهور، (،1368افلاطون ) -

مرکز الغدیر ، نجف: 7ج دب،الغدیر فی الکتاب و السنه و الأق(، 1416امینی)علامه(، عبدالحسین ) -

  للدراسات الاسلامیه.

 ، بیروت: دار الفکر.2، چ1ج صحیح بخاری،ق(، 1401بخاری، محمد ) -

 بی نا.  :، بیروت3چ ،فتوح البلدان م(،1998یحی )بلاذری، احمد بن  -

 ، تهران: سمت.فرهنگ واژه ها(، 1398بیات، عبدالرسول ) -

مسالك الأفهام إلى تنقیح شرائع ق(، 1413جبعی عاملی)شهید ثانى(، زین الدین بن على ) -

 ، قم: مؤسسه المعارف الإسلامیه.13ج الإسلام،



 
 57ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

 ، قم: امام صادق علیه السلام.4ج ارشاد العقول،ق(، 1430حاج عاملی، محمدحسین ) -

 تفصیل وسائل الشیعه الی تحصیل مسائل الشریعه،(، 1375حرّ عاملی، محمد بن حسن ) -

 ، تهران: دار الکتب الاسلامیه. 4، چ27وج18و15ج

 صیرتی.بمکتبه القم: ، 5، چ1، جحقائق الأصول ق(،1408حکیم، سید محسن ) -

، قم: 4ج شرائع الاسلام فی مسائل الحلال و الحرام،ق(، 1408حلیّ)محقق(، جعفر بن حسن ) -

 اسماعیلیان.

 بیروت: دار الکتب العلمیه. ،تاریخ خلیفه بن خیاطق(، 1415خلیفه بن خیاط ) -

 نا.جا: بی  ، بی5، چ1ج معجم رجال الحدیث،ق(، 1413خوئی، سید ابوالقاسم ) -

فصلنامه  قاعده فقهی اقامه الحدود الی الامام،(، 1393ذوالفقاری، مهدی؛ نوبهار، رحیم ) -

 .122ـ95، 11مطالعات فقه و حقوق اسلامی، 

 ، بیروت: دار الکتب العلمیه. تذکره الحفاظ ق(،1419) ذهبی، شمس الدین محمد بن أحمد -

 امام مهدی.  ، قم: مؤسسه7ج ،الخرائج و الجرائحق(، 1409) راوندی، قطب الدین  -

 ، قم: مؤسسه امام صادق علیه السلام.5چ فروغ ولایت،(، 1380سبحانی تبریزی، جعفر ) -

 .الأعلمی مؤسسه: بیروت ،3چ ،1ج سیبویه، کتاب ،(تابی) عثمان بن عمرو سیبویه، -

 ، تهران: دار الأسوه، منظمه الاوقاف و الشؤون الخیریه.2ج أقرب الموارد،(، 1374شرتونی، سعید ) -

 و مالك ابن ألفیه على الأشمونى شرح على الصبان حاشیه ،(ق1206) على بن محمد صبان، -

 العصریه. المکتبه: بیروت ،2ج ،للعینی الشواهد شرح معه

 الاحکام بالدلائل،ریاض المسائل فی بیان ق(، 1418طباطبائی)صاحب ریاض(، سید علی  ) -

 قم: مؤسسه آل البیت.، 15ج

، بیروت: مؤسسه 1ج المیزان فی تفسیر القرآن،ق(، 1417طباطبائی)علامه(، سید محمدحسین ) -

 الأعلمی.

 ، قم: بی نا.مفاتیح الأصولق(، 1296طباطبایى المجاهد، محمد بن على ) -

  ، بیروت: مؤسسه الأعلمی.1ج آن،مجمع البیان فی تفسیر القرق(، 1415طبرسی، فضل بن حسن ) -

 .بیروت: دار التراث العربیه، 3ج تاریخ الأمم،ق(، 1406طبری، محمد بن جریر ) -

 قم: دار الثقافه. الأمالی،ق(، 1414طوسی)شیخ الطائفه(، محمد بن حسن ) -

، بیروت: دار إحیاء 10ج مفتاح الکرامه فی شرح قواعد العلامّه،عاملى، سید محمدجواد )بی تا(،  -

 التراث العربی.



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 58
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

قم: کتابخانه آیه الله العظمی  القول الرشید فی الاجتهاد و التقلید،ق(، 1421علوى، سید عادل ) -

 مرعشى نجفى)ره(. 

 بیروت: المطبعه الکاتولیکیه. ، السیّاسه المدنیهّم(، 1964فارابی، ابونصر محمد بن طرخان ) -

مطالعات فقه امامیه، دوره  شرایط حاکم از منظر فریقین،(، 1393حمدنبی )کعبی، عباس؛ الهام، م -

 .59ـ  31، 93/2

 ، تهران: دار الکتب الإسلامیه.4، چ8و 7و2و1ج الکافی،ق(، 1407کلینى، محمد بن یعقوب ) -

، تهران: 34و14ج بحار الأنوار الجامعه لدرر أخبار الأئمه الأطهار،(، 1384مجلسی، محمدباقر ) -

 دار الکتب الاسلامیه.

 تهران: صدرا. عدل الهی،تا(، مطهّری، مرتضی )بی -

تبیین ویژگی های معلم کاریزماتیك به عنوان الگوی معلم (، 1395مظفری پور، روح الله ) -

 .150-135، 58فصل نامه نوآوری های آموزشی،  اثر بخش،

قم: الموتمر العالمى لألفیه الشیخ الإختصاص، ق(، 1413مفید)شیخ(، محمد بن محمد بن نعمان ) -

 المفید. 

 ترجمه: حمید احمدی، تهران: میزان. فرهنگ علوم سیاسی آکسفورد،(، 1381مک لین، ایان ) -

، 1ج دراسات فی ولایه الفقیه و فقه الدوله الإسلامیه،(، 1409منتظرى نجف آبادی، حسینعلى ) -

 ، قم: تفکّر.2چ

، 4ج مدارک الاحکام فی شرح شرائع الاسلام،ق(، 1411سید محمد بن علی )موسوی عاملی،  -

 مشهد: آل البیت.

 جواهر الکلام فی شرح شرائع الإسلام،ق(، 1404نجفی)صاحب جواهر(، محمدحسن ) -

 ، بیروت: دار إحیاء التراث العربی. 7، چ41و40ج

 ، بیروت: مؤسسه الأعلمی. 3ج کتاب المغازی،م(، 1989واقدی، محمد بن عمر) -

 ، بیروت: دار صادر.2جتاریخ الیعقوبی، م(، 1960یعقوبی، احمد بن ابی یعقوب ) -

References 
- Ardabili, Ahmad bin mohammad (1403 AH), Majmea al-Faede and-AL 
Borhan in thedescription al-Azhan, vol.3, vol.10, first edition, Qom: 
Islamic Publications Office. 

 



 
 59ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

 

- Aristotle (1370 AD), Principles of Athenian government (translated by 
Mohammad Ebrahim Bastani Parisi), Tehran: Pocket books joint stock 
company by collaboration with Amir kabir Publishing House. 
- Ibn Abi al-Hadid, Abi Hamed Ezz al-Din Hibatullah (2003), Description 
of Nahj al-Balaghah, Vol. 4, 3rd edition, Beirut: Dar al-Kitab al-Alamiya. 
- Ibn Saad, Mohammad (No date), Tabaqat al-Kobari, vol.7, first edition, 
Beirut: Dar al-Kitab al-Arabiyyah, Beirut. 
- Ibn Ishaq, Mohammad, Ibn Ishaq's biography, (No date), Beirut: Dard 
Al-Asaaq. 
- ebn Hesham, (1936 AD), prophetic biography, vol. 3, vol. 4, first edition, 
Beirut: Dar al-sader. 
- Ashouri, Dariush, political evcyclopedia (1373), third edition, Tehran: 
The pearl Morvarid Publishing House. 
- Plato (1368), Republic, (translated by Fouad Rouhani), fifth edition, 
Tehran: Scientific and Cultural Publishing Company. 
- Amini, Abd al-Hossein (1416 AH), Al-Ghadir Fi Al-Kitab wa Sunnah 
wa Al-Adab, vol.7, first edition, Najaf: Al-Ghadir Center for Islamic 
Studies. 

- Bukhari, Muhammad (1401 AH), Sahih Bukhari, vol. 1, second edition, 
Beirut: Dar al-Fikr. 
- Balazri, Ahmad bin Yahya (1998), Fatuh al-Baldan, 3rd edition, Beirut. 
- Bayat, Abdul Rasool (2018), Farhanga Fadza, Tehran: Samit 
Publications. 
- Haj Ameli, Muhammad Hossein (1430), Ershad al-Aqool, vol. 4, Qom: 
Imam Sadiq (peace be upon him) Publications. 
- Harani, Hassan bin Ali (1404 AH), Tohf al-Aqool, second edition, Qom: 
Jamia Modaresin Publications 



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 60
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

- Haraamili, Muhammad bin Hassan (1375), Vasal al-Shia, vol. 15, vol. 
18, and vol. 27, 4th edition, Tehran: Dar al-Katab al-Islamiya. 
- Hakim, Mohsen, (1408 AH), Haqiq al-Usul, Volume 1, 5th edition, Qom: 
Al-Sairti School. 
- Khorasani, Mohammad Kazem, (1409 AH), Kufaya al-Usul, first 
edition, Qom: Al-Bayt Publications. 
- Khalifa bin Khayyat, (1415 AH), History of Khalifa bin Khayyat, first 
edition, Beirut: Dar al-Kitab al-Alamiya. 
- Khoi, Seyyed Abul Qasim (1413), Majam Rijal al-Hadith, vol. 1, fifth 
edition, bi¬ja: bi¬na. 
- Zulfiqari, Mahdi and Nobahar, Rahim (2013), the jurisprudential rule of 
iqama al-hudud al-imam, Scientific Journal of Islamic Jurisprudence and 
Law Studies, number 11, year 6, pp. 122-95 
- Dhahabi, Shams al-Din Muhammad bin Ahmad (1419 AH), Tazkre al-
Nab, first edition, Beirut: Dar al-Kutub al-Elamiya. 
- Ravandi, Qutb al-Din Abul-Hossein Saeed bin Abdullah (1409 AH), Al-
Kharaij wa Al-Jaraih, vol.7, first edition, Qom: Imam Mahdi Institute. 
- Sobhani, Jafar (1380), Forough Velayat, 5th edition, Qom: Imam Sadiq 
Institute, peace be upon him. 
- Sibiuyeh, Amr bin Othman (No date), Book of Sibiuyeh, Vol. 1, 3rd 
edition, Beirut: Scientific Institute. 
- Shertooni, Saeed (1374), Aqrab al-Mawdar, Vol. 2, Tehran: Dar Al-
Aswa, Al-Awqaf and Al-Khairiya Organization. 
- Shahid Thani, Zain al-Din bin Ali (1413 AH), Masalak al-Afham to the 
revision of the Sharia al-Islam, vol. 13, first edition, Qom: Islamic 
Encyclopaedia Foundation. 



 
 61ــ ـــــــــــــــــــــــــــــ یاز  شرط عقل و عدالت در حاکم اسلام دیجد یخوانش

 

- Sabban, Muhammad ibn Ali (1206 AH), Hashiya al-Saban Ali Sharh al-
Ashmouni Ali Alfiya Ibn Malik and his companion Shahrah al-Shawahed 
al-Aini, vol. 2, first edition, Beirut: Al-Maqabah al-Asriyah. 
- Tabatabai, Seyyed Ali (1418 AH), Riaz al-Masail, vol. 15, first edition, 
Qom: Al-Al-Bait Institute. 
- Tabatabaei, Seyyed Muhammad Hossein (1417 AH), Al-Mizan fi Tafsir 
al-Qur'an, vol.1, first edition, Beirut: Al-Alami Press Institute. 
- Tabarsi, Ali al-Fazl ibn al-Hasan (1415), Majma al-Bayan fi Tafsir al-
Qur'an, vol. 1, first edition, Beirut: Al-Alami Press Institute. 
- Tabari, Muhammad bin Jarir (1406 AH), History of the Nations, vol. 3, 
first edition, Beirut: Dar al-Trath al-Arabiya. 
- Tusi, Muhammad (1414), Amali, first edition, Qom: Dar al-Thaqafa. 
- Aamily, Seyyed Mohammad Javad (No date), Miftah al-Karamah fi 
Sharh al-Qa'ab al-Allamah, vol. 10, first edition, Beirut: Dar Ihyaya al-
Tarath al-Arabi. 
- Alavi, Seyyed Adel (1421 AH), Al-Qol al-Rashid fi ijtihad wa al-taqlid, 
first edition, Qom: Ayatollah Murashi Najafi Library Publications. 
- Farabi, Abu Nasr Muhammad bin Tarkhan (1964 AD), al-Siyasa al-
Madaniyyah, first edition, Beirut: al-Mattaba al-Katholiqiyyah. 
- Kaabi, Abbas and Elham, Mohammad Nabi (2013), Governing 
conditions from the perspective of the parties, Studies in Imami 
Jurisprudence, Volume 93, Number 2, pp. 59-31 
- Kalini, Muhammad bin Yaqoob (1407 AH), Kafi, vol.1, vol.2, vol.7 and 
vol.8, 4th edition, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyya. 
- Tabatabayi al-Mujahid, Muhammad bin Ali (1296 A.H.), Mafiyat al-
Usul, first edition, Qom. 
- Majlisi, Mohammad Baqer (2004), Bihar al-Anwar, vol. 14, vol. 34, 
Tehran: Dar al-Kitab al-Islamiya Publications. 



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 62
 

ش
رک

مه
ن 

سا
اح

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

- Mohaghegh Hali, (1408 AH), Shar'i al-Islam, vol. 4, Qom: Ismailian 
Publications. 
- Motahari, Morteza (No date), Adl Elahi, Tehran: Sadra Publications. 
- Mozafaripour, Ruhollah (2015), explanation of the characteristics of a 
charismatic teacher as a teacher model, the effect of Bakshar, Educational 
Innovations Quarterly, No. 58, 15th year, pp. 135-150. 
- Mofid, Muhammad bin Muhammad (1413 AH), Al-Khitasas, first 
edition, Qom: Al-Tamar al-Alami Lafiya Sheikh Al-Mofid. 
- McLean, Ian (2008), Oxford Political Science Dictionary, (translated by 
Hamid Ahmadi), first edition, Tehran: Mizan publication. 
- Montazeri, Hossein Ali (1409), Studies in Wilayat al-Faqih and Islamic 
Islamic Jurisprudence, Vol. 1, Second Edition, Qom: Tassara Publishing 
House. 
- Mousavi Ameli, Seyyed Muhammad (1411 AH), Al-Ahkam al-Ahkam 
fi Sharh Shar'i al-Islam, Mashhad: Al-Al-Bait Publishing House. 
- Najafi, Muhammad Hassan (1404 A.H.), Jawaharlal Kalam in the 
Exposition of Islamic Laws, vol. 40, 41, 7th edition, Beirut: Dar Ihiya al-
Tarath al-Arabi. 
- Waqidi, Muhammad bin Omar (1989), Kitab al-Maghazi, vol. 3, first 
edition, Beirut: Naşr al-Alami. 
- Yaqoubi, Ahmed bin Abi Yaqoob (1960 AD), Tarikh Al-Yaqoubi, vol. 
2, first edition, Beirut: Dar Sadir. 

  

 


