
- M.R. Ahangaran; S.A. Habibnejad; M. Beyrouti  (2025), “The study of jurisprudential 

foundations of the formation of government in Islamic religions emphasizing the role 

of reason”, Semnan University: Islamic Law and Jurisprudence Studies, 17(39), 63-90. 

Doi: 10.22075/feqh.2022.18164.2103 

 

  

10.22075/feqh.2023.32123.3737   
  

 

Islamic Law and Jurisprudence Studies 

Volum 17, Consecutive Number 39, Summer 2025     

Issn: 2717-0330 

Pages 63-90 (Research Article) 

Received: April 25, 2022 Revised: October 12, 2022 Accepted: October 17, 2022  

Journal Homepage: https://feqh.semnan.ac.ir 
This is an Open Access paper licensed under the Creative Commons License CC-BY 4.0 license.  

 

The study of jurisprudential foundations of the 

formation of government in Islamic religions 

emphasizing the role of reason 

 
Mohammad Rasool. Ahangaran1*-Seyyed Ahmad. Habibnejad2 –

Mohammad. Beyrouti3 
1: Professor of Islamic Jurisprudence and Foundations of Islamic Law, University of Tehran (Farabi 
Campus), Qom, Iran (Corresponding Author): ahangaran@ut.ac.ir 
2: Assistant Professor, Department of Public Law, University of Tehran (Farabi Campus), Qom, Iran. 

3:  Ph.D. Graduate in Public Law, Qom Branch, Islamic Azad University, Qom, Iran.  
 

Abstract: Due to the arrival of religion in various aspects of human life, the full 

implementation of the laws and regulations of religion and the achievement of its 

goals is not possible except by establishing a religion based on religion. 

In this article, we will analyze the jurisprudential foundations of the formation of 

government in various Islamic religions from the point of view of reason. What 

is considered as wisdom is the jurisprudential foundations of the approximation 

of Islamic religions and the word of Allah (as the complete intellect) in the Holy 

Qur'an. Sunni school principles of the Quartet of (a salt solution and marriage, 

succession by Caliph now, angry and overcome salinity by Khalifa ex to select a 

new ruler) to select the ruling highlighted, the principles discussed above, 

allegiance is completed Among the three trends of contemporary political 

thought, Shiite jurisprudence identified two patterns (the jurisprudential theory 

and the theory of the lawyers of individual personal owners) for choosing a ruler. 

The need for the approximation of Islamic religions is a reaction to obstacles that 

are in conflict with the institution of reason. The acceptance of the rule based on 

"victory and conquest" and "the choice of successor by the present caliph" in 

Islamic societies is a kind of direct struggle with the institution of reason. 
Keywords: Islamic religions, jurisprudential foundations of government, Sunni, Imamie 

jurisprudence. 

 

 
 

 

 

 

 

 

https://feqh.semnan.ac.ir/article_7068.html
https://feqh.semnan.ac.ir/


       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 64
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

فصلنامه مطالعات فقه و حقوق اسلامی             

 1404 تابستانـ  39ـ شمارة 17سال                                                                 

 (پژوهشی مقاله) 63-90 تصفحا                                                                                      

  24/07/1401ـ پذیرش 20/07/1401 ـ بازنگری 05/02/1401تاریخ: وصول 
با تأکید بر  اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 عقل نقش
 3بیروتی محمد / 2 نژاد حبیب احمد سید /*1نآهنگرا محمّدرسول

 ahangaran@ut.ac.ir                    )نویسنده مسئول( ، قم، ایران(فارابی پردیس) تهران دانشگاه اسلامی، حقوق مبانی و فقه استاد: 1

 ، قم، ایران.(فارابی پردیس) تهران دانشگاهعمومی،  حقوق گروه استادیار: 2

 .اسلامی، قم، ایران آزاد واحد قم، دانشگاه عمومی، حقوق دانش آموخته دکتری: 3

 

با توجه به  ورود دین در ابعاد مختلف زندگی انسان، اجرای کامل احکام و مقرّرات دین و در نتیجه وصول به اهداف  :چکیده

در مذاهب مختلف آن جز با برقراری حکومت مبتنی بر دین امکان پذیر نیست. در این مقاله مبانی فقهی تشکیل حکومت 

اسلامی را از دریچه عقل مورد واکاوی قرار می دهیم. آن چه به عنوان عقل مورد توجه قرار گرفته است  مبانی فقهی مورد 

مبانی چهار گانه  سنتّ اهل تقریب مذاهب اسلامی و کلام خداوند متعال )به عنوان عقل کامل( در قرآن کریم است. مذاهب

 انتخاب برای سابق خلیفه توسط شورا ایجاد قهر و غلبه و انتخاب جانشین توسط خلیفه حاضر، عقد، و حلّ  شورای تشکیل)ای 

 اندیشه جریان سه میان از و شود می کامل مردم بیعت با مذکور، مبانی نمودند؛ مشخّص حاکم انتخاب برای را( جدید حاکم

 مشخصّ حاکم انتخاب برای را( مشاع شخصی مالکان وکالت نظریه و فقیه ولایت نظریه) الگو دو شیعه فقه معاصر، سیاسی

قهر » حکومت مبتنی بر نموده اند. لازمه تقریب مذاهب اسلامی، واکنش به موانعی است که منافی با  نهاد عقل است. پذیرش

 .به نوعی مبارزه مستقیم با نهاد عقل است اسلامی در جوامع  «حاضر خلیفه توسط جانشین انتخاب» و «و غلبه

 .امامیه فقه ، سنتّ اهل حکومت، تشکیل فقهی مبانی اسلامی، هبمذا :واژهکلید
 

 

 

 

در  حکومت تشکیل فقهی مبانی»( 1404) احمد؛ بیروتی، محمد سید، نژاد حبیب؛ محمّدرسول،  آهنگران -

(. 39)17 .دانشگاه سمنان فقه و حقوق اسلامیمطالعات  دانشگاه سمنان: «.عقل با تأکید بر نقش اسلامی مذاهب

90-63. 

Doi: 10.22075/feqh.2022.18164.2103 

https://feqh.semnan.ac.ir/article_7068.html


 
 65ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 طرح مسأله
 که است مهمّی مباحث از حاکمان رسیدن حکومت به نحوه  بشر، تاریخ طول در

 اهمیّت از و ننشانده برآن کهنگی غبار زمان گذشت و است روز بحث و مسأله  همچنان

 حکومت ذهنی های زمینه و باورها بستر بر نظام حکومتی یک. است نکاسته آن

 طرفین که است معادله تشکیل حکومت، یک گیری شکل. گیرد می شکل شوندگان

 . دهند می تشکیل شوندگان حکومت و کنندگان حکومت را آن

است؛ حکومتی که بتواند هدف اصلی یک جامعه اسلامی تشکیل حکومت الهی 

قوانین و دستورات حضرت حقّ را همانند روحی بر کالبد آن جامعه بدمد. زندگی دنیوی 

الهی، مقدّمه فردوس برین است. برای تأمین هدف مذکور ابتدا الگوهای خاصّ تشکیل 

حکومت را در مذاهب اسلامی را در ترازوی عقل کامل )نمودش در قرآن کریم( و 

 ار می دهیم.عقل سلیم  قر

 هر نظام با دنیا، کل در و جهان کشورهای اکثر در امروزه کرد که فراموش نباید البته

 بینی پیش هرچند صوری، انتخابات و عمومی آراء به مراجعه باشند داشته که حکومتی

 بیشتری توجه جامعه، امور یاداره در مردم آراء نقش و اهمیّت به روز به روز و شده

 حکومتی و نظام هر ها، حکومت بر آنان تأثیر و حضور به توجه عدم. گیردمی صورت

 .  شد خواهد الملل بین صحنه در و داخلی عرصه در های چالش دچار را

 ضرورت و دلایل اظهار مبانی فقهی تشکیل حکومتی، تبیین برای مسأله ترین ابتدایی

 حکومتی تشکیل فقهی تبیین برای ضرورتی و ادّله چه دیگر، عبارت به. باشد می آن های

  دارد؟ وجود

 رحلت از اسلامی بعد مذاهب بین در حکومت تشکیل رایج الگوهای باید ادامه در

مهمّ ترین سؤال  چیست؟ و در عصر غیبت حضرت ولی عصر )عج ( اسلام)ص(، پیامبر

پیش رو این است که کدام یک از روش های تشکیل حکومت در مذاهب اسلامی با 



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 66
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

مصالح جامعه اسلامی، عقلانی تر می باشد؟ برای پاسخ به سؤالات مذکور، ابتدا توجه به 

 ضرورت و انواع الگوهای حکومتی را در تراوزی مصلحت و عقل قرار می دهیم.

در این مقاله تلاش می کنیم که نحوه تشکیل حکومت را خالی  از علقه های مذهبی 

 سی قرار دهیم.و صرفاً بر اساس استدلال های عقلانی مورد برر

 حکومت اسلامی ضرورت تشکیل -1
 اعترافجامعه  در حکومت وجود ضرورت به ،«حکومت» نظریات حول همه در

جامعه  .است حکومت وجود ضرورت آنارشیسم و خوارج، منکر مکتب تنها. است شده

اسلامی به عنوان یکی از بزرگ ترین جوامع بشری، نتوانست بعد از حکومت رسول خدا 

الگوی مشترکی را  برای انتخاب حاکم تبیین نماید. در این گفتار، ضرورت تبیین الگوی 

 مشترک برای تشکیل حکومت در جامعه اسلامی را بیان می کنیم.

 خدای سزاوار تنها را ت و حکومتکریم، حاکمیّ مسلمانان بر اساس آیات قرآن

 تواند می که اوست لذا است؛جهان این مالک او زیرا ؛(57أنعام: ) دانندمی متعال

انسان  خداوند (109آل عمران: )بدهد  بخواهد، که هرکس به را حکومت و حاکمیّت

 وظیفه آنها ؛(30ه: )بقر است برگزیده  زمین روی بر خود خلیفه و جانشین شایسته را های

 یکی کردن حکومت و حکمرانی شکّ، بدون و برسانند رستگاری به ها راانسان  دارند

مهمّ ترین نمود حکومت الهی،  .است مقصود این به رسیدن برای هاروش  بهترین از

 حکومت پیامبران است.

  باشد می مختلف مذاهب میان اجماع نبوی، حکومت مشروعیّت که رسدمی نظر به

: 1384 زاده، قاضی)است  افکنده سایه ایشان حکومت بر مشروعیّت از متعددی وجوه و

 وحی نصّ به نبوی حکومت مشروعیّت دینی، متون به توجه با اما حال، عین در .(83

نشده  استعمال( ص)اکرم پیامبر برای امامت و خلافت جعل گرچه. گرددمی مستند الهی

 تخصیص پیامبر، اجتماعی - سیاسی های مسؤولیّت درباره  آن چه اما مجموعه است



 
 67ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 نصب گویای آمده است اکرم پیامبر برابر در مردم هایمسؤولیّت  و ایشان به ویژه اموال

 .باشد می قضاوت و رسالت بر افزون امامت، و رهبری مقام به ایشان الهی

 حکومت به متعال خدای سوی از دیگری رسول خدا کس بجز اهل سنّت، نظر از

 از نیز( ع)معصوم امامان( ص)رسول خدا از پس معتقدند شیعیان ولی است، نشده نصب

اند. بنا به نظر اهل سنّت از جانب خداوند شده منصوب حکومت به متعال خدای سوی

متعال نصب خاصّی برای تشکیل حکومت وجود ندارد؛ از دیدگاه شیعه نیز در عصر 

برای حکومت درنظر  اختصاصی صورت به را غیبت امام معصوم به سر می بریم که فردی

نگرفته اند؛ بنابراین تبیین الگوی عقلانی بر اساسی موازین مشترک دینی امری مهمّ در 

 جهت تقریب مذاهب اسلامی می باشد. 

 تبیین مبانی فقهی مذاهب اسلامی -2
برای تبیین الگوی مشترک ابتدا دیدگاه پیشینیان و سپس دیدگاه روشنفکران اهل 

 را با تأکید بر حضور مردم بیان خواهیم کرد.  سنّت 

 دیدگاه اهل سنّت -1-2

 بیعت آنها از یکی که هستند قائل امامت، انعقاد برای عامل چند سنّت، اهل پیشینیان

 فرأ قاضی و ماوردی. گرددمی منعقد هم بیعت بدون امامت، که معناست بدان این. است

 به «استخلاف» و «بیعت» از انددانسته کفایی واجبات از را امامت آن که از پس حنبلی

 ،(بیعت نه و) حاکمیّت تحقّق برای الگو چهار. اندکرده یاد امامت انعقاد عوامل عنوان

؛ (مردم) بیعت -( عقد و حلّ اهل) بیعت الگوی. 1 :از عبارتند الگو چهار این. دارد وجود

الجزایری، )؛ (مردم) بیعت -( سابق خلیفه) استخلاف الگوی. 2(؛ 7و6: 1406)ماوردی، 

 شورا الگوی. 4؛ (مردم) بیعت -( خلیفه شخص) تغلیب الگوی. 3؛ (417 :م1986

 (.10/52 :1929 قدامه، ابن) (مردم) بیعت -( سابق خلیفه منصوب)

 و ماهیّت نظر از و شودمی تقسیم عامّه و خاصّه بیعت به بیعت، قدماء، دیدگاه از

انعقاد  بیعت همان خاصهّ، بیعت این دیدگاه، در. اطاعت بیعت و انعقاد بیعت به کارکرد،



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 68
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 یعنی است؛ اطاعت بیعت نیز عامهّ بیعت. شودمی انجام عقد و حلّ اهل اما توسط است

 و ندارند نقشی بیعت انعقاد در مردم. است فرمانبرداری و اطاعت اعلام صرفاً  مردم بیعت

 گانه سه های راه از یکی به که شخصی با باید آنان بلکه کنندمی فرمانبرداری اعلام فقط

 .(400: 1325 جرجانی،) کنند بیعت رسیده امامت به

 قرارداد و دموکراسی نظریه تأثیر تحت سنّت، اهل روشنفکران طیف رسدمی  نظر به

 به را تغلیب همچون اموری و زده خود سلف دیدگاه در تغییراتی به دست اجتماعی،

 و ترشیحی ماهیّت نیز شورا و استخلاف همچون اموری برای و نموده حذف کلّی، طور

دانسته  مردم انتخاب و بیعت را حاکمیّت مشروعیّت راه تنها لذا و اندشده قائل ای توصیه

 موجب و خلافت مشروعیّت ملاک را بیعت و انتخاب هرچند سنّت، اهل جدید فقه. اند

 اهل بیعت کارکرد قدیم، نظر خلاف بر که است باور این بر ولی داند،می خلافت انعقاد

 و ندارد امامت انعقاد و مشروعیّت در اساسی نقش و است «ترشیح» فقط عقد، و حلّ

 خاصّه بیعت اساس، این بر. گیردمی نشأت مردم بیعت از فقط امامت، انعقاد و مشروعیّت

 - ترشیح الگوی) «انعقاد بیعت» عامّه، بیعت و است «ترشیح بیعت» ،(عقد و حلّ اهل)

 مرحله که است مرحله سه دارای بیعت»: است معتقد عبدالجواد فؤاد احمد دکتر(. انعقاد

 گانه سه مراحل این. است مردم با آن سوم مرحله و عقد و حلّ  اهل با آن دوم و اول

 نامزد با «خواصّ بیعت» شود،می مشخّص خلافت نامزد آن در که «ترشیح»: از عبارتند

 شده معرفّی فرد با «مردم بیعت» و شودمی کامل ترشیح، عملیات آن وسیله به که خلافت

 به جز و بوده خلیفه انتخاب در اساسی مرحله سوم، مرحله که عقد و حلّ  اهل سوی از

 عقد، و حلّ اهل بیعت وی، دیدگاه از بنابراین. بود نخواهد تامّ خلیفه، تصدّی آن وسیله

 سه گروه، تأییدی؛ این نه است، تعیینی مردم، عموم بیعت و تعیینی نه است، ترشیحی

 حلّ  اهل) بیعت . الگوی1 :از عبارت است اند کهکرده ارائه حاکمیّت تحقّق برای الگو

 الگوی .3؛ (مردم) بیعت -( سابق خلیفه) استخلاف . الگوی2؛ (مردم) بیعت -( عقد و

   .(194 :1998عبدالجواد،  فؤاد( )مردم) بیعت -( سابق خلیفه منصوب) شورا



 
 69ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

آن چه از دیدگاه های اهل سنّت )قدماء و روشنفکران( که می توان به عنوان الگوی 

مشترکی تببین نمود که حضور مردم به صورت مشخّص در آن حکومت دیده شده 

انتخاب خلیفه یا نامزد   -2شورای حلّ و عقد؛  -1باشد؛ دارای سه رکن اساسی است: 

 انتخاب یا تأیید خلیفه توسط مردم. -3ای حلّ و عقد؛ خلافت توسط شور

 فقه امامیه -2-2

 اول می شود: جریان دیده جریان سه شیعه، معاصر اندیشمندان سیاسی اندیشه در

 به قائل عمومی، حوزة در غیبت زمان در کلّی طور به که است اندیشمندانی به مربوط

 حوزة در مؤمنان یا فقها دخالت ایشان، نظر از. نیستند مؤمنان برای خاص ای وظیفه

 به نسبت خاصّی موضعگیری افراد این. شود می محدود حسبیّه امور به حداکثر عمومی

 توسّط شریعت احکام اجرای خواستار ولی نداشته، جامعه در حاکم حکومت نوع

 (. 155-149: 1379 کدیور،) هستند شخصی امور در مکلّفان

عمومی،  حوزه در فقها برای ویژه حقّ به قائل که شود می کسانی شامل دوم جریان

 این افراد میان نظر اختلاف باعث که عاملی ترین مهمّ . هستند فقیه ولایت نظریه یعنی

 است غیبت عصر در فقیه ولیّ اختیارهای محدوده و مشروعیّت مبنای شود، می جریان

 .(41-33: 1376 کدیور،)

 نظریه انتصابی این جریان می باشد؛ ایشان قائلامام خمینی)ره( یکی از صاحبنظران 

؛ همچنین ایشان (53 :1391 خمینی،) است اسلامی حاکم بلاواسطه الهی نصب به

 نظریه در .هستند الهی منصوب حاکمان الشرائط جامع فقیه امام، غیبت دوره معتقدند در

 نظر و انستهد مقدّس شارع جانب از منصوب را فقیه خمینی، امام فقیه، مطلقه ولایت

 به فقیه نصب از ناشی مشروعیّت، داند. حدوث می شارع نظر از کاشف را خبرگان

 نیز فقیه ولیّ مشروعیّت زوال(. 624 :1379 خمینی،) اوست در عدالت و فقاهت واسطه

او.  از عمومی اعتماد سلب در نه و( 73 :1391 خمینی،) اوست در صفات زوال از ناشی

 تحقّق در را مردم نقش اما معتقدند، فقیه ولیّ  الهی عامّ نصب به( ره)خمینی امام گرچه



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 70
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 یا شرط نه مردم، حضور. دانند می ساز سرنوشت و ضروری نقشی اسلامی حکومت

 ضامن و آن فعلی تحقّق و ظهور کارساز و بنیادین رکن بلکه حکومت، مشروعیّت مقوّم

 نصب در آنها اگرچه ؛(135و114-115 :1374 خمینی،) است آن بقای و دوام و استقرار

 .ندارند نقشی فقیه ولیّ

 نظریه مقابل در اندیشمندان و فقها بعضی سوی از که بود واکنشی انتخاب، نظریه

 مقام به را الشرایط جامع فقهای ،(ع)ائمه نظریه، این مطابق. است شده مطرح انتصاب

 ولایت مقام احراز نامزدهای و کاندیداها عنوان به را آنان بلکه اند نکرده نصب ولایت

 یکی خود، انتخاب به مردم این که تا اند نموده معرفّی مردم به اسلامی جامعه رهبری و

 خود منتخب به را بالفعل ولایت مقام وسیله، این به و برگزیده رهبر عنوان به را آنان از

 و ولایت امر در که بود نخواهد جایز دیگر فقهای برای صورت، این در. کنند تفویض

 با مگر کلّی، امور در دخالت چه و جزیی امور در دخالت چه کنند؛ مداخله حکومت

 .(416 :1367منتظری نجف آبادی، )او  نظر تحت و حاکم فقیه اجازه

 اساس بر گفت باید انتخاب نظریه در فقیه ولیّ انتخاب چگونگی خصوص در اما

 است کرده امضاء غیبت زمان در مردم برای را انتخاب اصل مقدّس، شارع نظریه، این

 به را آن اجرای چگونگی و کنندگان انتخاب شرایط انتخاب، نحوه حکومت، شکل اما

 یعنی کیفیّت؛ یا کنیم کمیّت بر تکیه انتخاب در که این بنابراین،. اندگذاشته عقلاء عهدة

 اول، مرحله در مردم عامّه که این یا کنند انتخاب را فقیه ولیّ مرحله، یک در مردم عامهّ

 اموری از کنند تعیین را فقیه ولیّ  دوم، مرحلة در خبرگان و کنند انتخاب را خبرگان

 صرفاً  این و نمود لحاظ آن برای شرعی مبنای تواننمی و شده واگذار عقلاء به که است

 صاحب حال، عین در اما دارد؛ بستگی مردم رشد عدم یا و رشد مکان، زمان، شرایط به

 دو انتخابات سلامت ضریب ما زمان در که دارد تأکید الفقیه یهولا فی دراسات کتاب

 مجلس با رهبری انتخاب صلاحیّت و است بالاتر و بیشتر مردم، مستقیم غیر و ایمرحله

 .(52: 1380کدیور، )است  خبرگان



 
 71ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 در فقها برای ویژه حقّ نفی ضمن که است اندیشمندانی به مربوط نیز سوم جریان

 خود به حوزه عمومی تکلیف تعیین دین، کلّی ضوابط رعایت با معتقدند عمومی، حوزه

 معاصر فقیه( 1313-1379) الدین شمس مهدی محمد شیخ. است شده واگذار مردم

 مهمّ  ،«مشاع شخصی مالکان وکالت» و «خود بر امّت ولایت» ابتکاری نظریه با لبنانی

 دولت از مدلی خود، آراء در اندیشمند این. شوند می محسوب سوم دسته متفکّر ترین

: 1376 کدیور،)نامید  «اسلامی انتخابی دولت» را آن توان می که اند کرده ارائه اسلامی

33-41).  

 ابتکاری نظریه ارائه حکومت، و حکمت کتاب در حائری کار مهمّ ترین حال، این با

 این طبق. است اسلامی دولت مشروعیّت منشأ باب در «مشاع شخصی مالکان وکالت»

 طبیعی زیست مکان به نسبت مشاع مالکیّت اسلامی و انسانی قانون اساس بر مردم نظریه

 (. 108-106: 1995 حائری،) دهند می تشکیل حکومت خود،

با بررسی نظریات فقه امامیه متوجهّ می شویم اگرچه تفاوت های عمده در مبنای 

در وجود شوری در عصر غیبت به تشکیل شوری برای انتخاب حاکم وجود دارد اما 

عنوان عامل اساسی حکومت به لحاظ شکلی، هیچگونه تردیدی وجود ندارد. حال اگر 

این شوری را به عنوان کاشف از امر شارع بدانیم یا عاملی برای انتخاب حاکم معرّفی 

کنیم وجود شوری به عنوان رکن اساسی در دو جریان قفه امامیه در الگوی حکومتی 

 ر غیبت کاملاً مشهود می باشد.در عص

 اسلامی جامعه در مصلحت بررسی -3

 اداره قوانین که این است شناسی جامعه و سیاست اصطلاح در مصلحت از مقصود

 و عامّه منافع و مصالح اهداف و محوریّت بر باید وحکومت اجتماعی نظام و جامعه

 مطلق به طور کدام هیچ و شده حفظ دو هر فرد و جمع منافع که ای گونه به باشد خاصهّ

 برای مدوّنه قوانین باید که کند می اقتضا را همین مصلحت بلکه نشود، همدیگر فدای

. باشد همه منافع و مصالح اساس بر باید حکومت توسّط آن اجرای کیفیّت و جامعه اداره



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 72
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 منافع دارد انکار غیر قابل و ویژه اهمیّت اسلامی جامعه در مصلحت عنوان به آن چه

شایسته است  ،شود واقع لحاظ مورد جامعه مصلحت در جامعه افراد تک تک اخروی

 که مفهوم مصلحت را در بین مذاهب اسلامی مورد کنکاش قرار دهیم.

 مصلحت از دیدگاه اهل سنّت -1-3

در باب مصلحت اصولاً دو مفهوم را به صورت کلّی مورد بررسی قرار داده اند، البته 

 اصطلاحاتی مانند قیاس و سدّ ذرایع  به سبب خروج موضوعی در این مجال نمی گنجد. 

 مرسله الف: مصالح

 آورده مختلفی های تعریف« ارسال» معنای در اختلاف به توجه با سنّت اهل علمای

 به مستند که است چیزى از عبارت مرسله مصالح: گوید مى شوکانى نمونه، برای اند؛

 تشریع با که است وصفى مرسله، مصالح دیگر، عبارت به. نباشد جزئى یا کلّى اصل

 براى منفعت جلب سبب آن، اساس بر حکم تشریع و دارد مناسبت و ملائمت حکم،

 از دیگری اندیشمند(. 2/134 :1419 الشوکانی،) شود مى آنها از ضرر دفع یا ها انسان

 صل ا داراى شریعت در که است مطلبى از عبارت مرسله مصالح: است گفته سنّت اهل

 عضدى از که گردد بازمى تعریفى به تعریف، این(. 284: 1385 دوالیبی،) نباشد کلّى

 آن اعتبار بر که است چیزى از عبارت مرسله مصالح: گوید مى او زیرا است؛ شده نقل

 مصلحتى مرسله، مصالح: گوید مى زرقاء مصطفى. نباشد گویا و شاهد اصلى شریعت، در

 زرقاء،) عامّ گونه به نه و خاصّ گونه به نه نباشد؛ آن اعتبار بر نصّى شرع در که است

این نوع مصلحت زمانی برای انتخاب حکومت مورد توجه قرار می (. 100: ق 1425

گیرد که در شرع مقدّس نصّی مانند شوری وجود نداشته باشد؛ بنابراین استفاده ازاین 

 مصلحت جایگاه عقلایی ندارد. 

 استحسان ب:

 داده ارائه گوناگونى نظریات و آراء استحسان، تعریف در اسلامى مذاهب اصولیان

 از مجتهد ولى آید پسندیده مجتهد ذهن در که دلیلى از است عبارت اناند: استحس



 
 73ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

  : 1413 غزّالی،: )ر.ک( لایوصف و یدرک) باشد ناتوان خویش ذهنى توصیف یافته

 معناست این به استحسان است که معتقد انس بن مالک(. 157: 4: 1402 آمدی، ؛2/474

 اضطرار آن چه به کند، مى بحث مصادیق بر عمومات تطبیق در که هنگامى مجتهد که

 دوالیبی،) نشود مقیّد بینجامد، - مصلحت از منع یا و مشقّت یا مضرّت جلب از - قیاس

 را آن خود عقل با مجتهد که چیزى یعنى استحسان اند که گفته نیز برخی (.296: 1385

  (.2/268: 1413 غزّالی،) کند مى  پیدا تمایل آن به خود رأى در و پسندد مى

یکی از روش های انتخاب حاکم که عقل انسان می تواند براساس موضوع مشابه، 

 حکم  یکسان دهد استفاده  از موضوع شوری است. در واقع  امر شرع  که شوری

. است سنّت اهل سیاسى نظام جدید هاینظریه  در ویژهبه سیاسى، نظام اصل ترین ّمهم

 میان از و شوری همین سوی از باید آینده خلیفة و شودمی معیّن شورایی الگو، این در

   . شود تعیین منتخب، شوری اعضای

بررسی اصطلاحات مذکور )استحسان و مصالح مرسله( ازدیدگاه  -2-3

 فقه امامیه 

 مرسله و از جمله مصالح ظنّی، ادله تمامی تقریباً حال و گذشته در شیعه فقهای

 و منبع عنوان به را استحسان. دانند می باطل شریعت احکام استنباط برای را استحسان

 مردود و رأى راه از اجتهاد استحسان، معتقدند و نپذیرفته شرعى احکام شناخت پایه

  -1 :جمله از داشت؛ خواهد دنبال به بسیاری مفاسد عنوان، این به آن پذیرفتن زیرا است،

 آن بودن کامل بر که قطعى ادله گرفتن درنظر با آن که حال تشریع؛ در نقص به اعتراف

 اسلامی؛ فقه در تضادّ -2 کند؛ اعتراف را چیزى چنین تواند نمى کس هیچ دارد دلالت

 دهد مى حقّ  مجتهدان یکایک به شناخت، منبع عنوان به مرسله مصالح دانستن معتبر زیرا

 که کنند تشریع حکم اندیشى، مصلحت راه از باشند نداشته خاصّ نصّ که مواردى در

 مطابق که است موضوع یک در همعصر مجتهدان متخالف آراى تعدبد آن، لازمه

این  با بپذیریم؛ الهی حکم عنوان به را آنها همه باید ما و نمایند مى ابراز خود تشخیص



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 74
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 نقیض و ضدّ واقعى احکام اسلام در زیرا ندارد؛ امکان عنوان این به آنها همه پذیرش که

 .نداریم

 هایى گمان و ظنّ اظهر از مرسله مصالح بپوشیم، چشم یاد شده گفته از که فرض بر 

 از 91 آیه در خداوند. است شده شمرده ممنوع آن به اعتماد اسلامى فقه در که است

 حقّ  از را انسان گمان و ظنّ هیچگاه شَیْئاً: الْحَقِّ منَِ لایُغنِْی الظَّنَّ إِنَّ»: فرمود یونس سوره

 گردد باز عقلى دلیل یا لفظى دلیل ظاهر به مرسله مصالح اگر بلى، ؛«کند نمى نیاز بى

 برابر در مستقلّ  دلیل را آن توان نمى پذیرفت اما منبع عنوان به را آن توان مى اگرچه

 دلیل یا سنّت و کتاب اعتبار بر فرع آن، اعتبار بلکه آورد؛ شمار به عقل و سنّت کتاب،

 (.2/177 :1375مظفّر،  ؛1/336: 1375 جنّاتی،) است عقل

 جدید شرعیّه احکام کشف تکالیف، استنباط مقام در منابع این بکارگیری نتیجه

 در خداوند سوی از قبل از سنّت، اهل و شیعه اعتقاد به که ای شرعیّه احکام شد؛ خواهد

 می چگونه که است این اساسی اشکال اساس، براین. است شده سرشته محفوظ لوح

 به دقیقاً  ؟ کرد کشف را الله احکام اند، شده استوار گمان بر اساساً  که ای ادله با توان

 نمی را یادشده منابع از یک هیچ شیعه، علمای که است پاسخ غیر قابل اشکال این دلیل

 یقینی، ادله. آورد دست به توان می یقینی ادله با تنها را الهی احکام معتقدند و پذیرند

 اعتبار که دلیلی نیست، قطعی اگر یا و است قطعی محتوایشان یا که هستند هایی استدلال

 احکام کشف برای مشروع منابع تنها اساس، براین. است یقینی کند، می اثبات را آن

 جا همین از. دانند می بدیهی خطاناپذیر عقل و اجماع روایات، کریم، قرآن را شرعیه

 در مصلحت دهند نمی ارزشی یقینی غیر ادله به شیعه اگر که شود می مطرح سؤال این

 برای جایگاهی اندیشه این درون توان می چگونه و معناست چه به شیعه سیاسی اندیشه

 کرد؟ باز آن



 
 75ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 با تعارض و تزاحم لحاظ بررسی روش های انتخاب حاکم از -3-3

 مفسده

 کردیم؛ بیان امامیه فقه و سنّت اهل در را حاکم انتخاب های شیوه قبلی مباحث در

 الگوهای مفسده با تعارض و تزاحم لحاظ از اسلامی، جامعه مصلحت به توجه با حال

 .دهیم می قرار بررسی مورد را مذکور

 هر از خالی حکومتی الگوهای انواع میان در آن چه :مفسده از خالی مصلحت

 انتخاب مانند است، متعال خداوند جانب از شده انتخاب حکومت است مفسده گونه

 العمل لازم و حجّت تواند می قطعاً  مصلحتی چنین متعال؛ خداوند سوی از( ص)پیامبر

 نوع این این که برای آن؛ امثال یا (مصلحت)مندوب  یا است واجب یا و آن باشد،

 .است شارع هدف و مطلوب مصلحت،

 محسوب ذاتی مفسده یک حکومتی الگوهای انواع میان در آن چه :محض مفسده

 را خود دلایل تفصیل به بعد مبحث در)  است «غلبه و قهر» سبب به حکمرانی شود می

 (.نمائیم می بیان

 منافع دارای حکومتی الگوهای انواع میان در آن چه :مفسده و مصلحت تساوی

 نمی نیز صورت این در. است قبلی امام انتصاب یا استخلاف» است فراوان های آسیب و

 در) دارد وجود نیز شّر مصلحت، وجود میزان به چراکه دانست؛ معتبر را مصلحت توان

 (.نمائیم می بیان را خود دلایل تفصیل به بعد مبحث

 حکومتی الگوهای انواع میان در آن چه: مصلحت غلبه با مفسده با مصلحت

 منافع بودن بیشتر جهت به آن، معایب از توان می که هست مفاسدی و مصالح دارای

 عنوان به مشورت و شورا. است حاکم انتخاب برای شوری ایجاد کرد پوشی چشم

 قدیمی از سازد می تأمین را بیشتری منافع که عاقلانه های گیری تصمیم برای ابزارهایی

 در مشورت تنها نه معنا بدین است؛ شده شناخته جمعی زندگی عقلائی های شیوه ترین

 از نیز حکومتی سطح در بلکه داشت خواهد همراه به را خود نیک اثرات فردی، حیطه



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 76
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

. است بوده ابتدایی بزرگ و کوچک های حکومت استفاده مورد های شیوه ترین قدیمی

 و ها تصمیم بهترین اتّخاذ برای دیگران خرد و نظرات از استفاده شوری، و مشورت

 میان در قرآن آیات از گرفته صورت های استنباط در اگرچه. است حاکم انتخاب

 لحاظ از  اما دارد وجود اختلاف نقلی، مبنای ایجاد جهت در اسلامی مذاهب از هریک

 ضروری انسان زندگی برای و انکار غیرقابل مشورت ضرورت طبیعی، طور به و عقلی

 ابتدایی، جوامع اولیه انسان یا و مدرن دنیای در امروز انسان زیرا رسد؛ می نظر به لازم و

 مطلوب تر و بهتر تصمیمات اتخّاذ برای ابزاری عنوان به مشورت از آنچنان همواره

 نبوده آن به تمسّک برای دلیلی هیچ دنبال به بدیهی امور بسان گویا که کند می استفاده

 .اند

 حکومت اسلامی تشکیل گرائی در بررسی عقل -4
 جایگاه شیعه، مذهب در سیاسی فقه چهارگانة منابع از یکی عنوان به گرایی، عقل

 با شرعی سیاست تفسیر گرایی، عقل از منظور .دارد شیعیان سیاسی زندگی در مهمّی

 استنباط در نقشی چندان مسلمانان سیاسی گذشته در که است عقلی قبح و حسن بر تکیه

 شیعه سیاسی زندگی و اندیشه مبنای عقلی، قبح و حسن. است نداشته شیعه سیاسی احکام

 و تخصیص یا تفسیر آن، با تعارض در حکمی هر و است غیبت و( ع)معصوم دوره در

 توضیح در شیعه معروف اصولی مرحوم مظفّر،. (140: 1377می شود )فیرحی،  تأویل

 سزاوار هرگاه انسان که کند می تأکید قبح و حسن بر سیاسی عقل و عقل حکم اسباب

 بودن نامطلوب اگر و کند می ستایش را عمل آن فاعل کرد، درک را کاری و فعل بودن

 به خود بندی جمع در وی. کند می مذمّت را فعلی چنین فاعل داد، تشخیص را فعلی

 مطلب دو در اشاعره با( معتزله و) شیعه مناقشه مورد قبح و حسن» :که رسد می نتیجه این

 نقصان یا کمال ادراک قبح، و حسن سبب که افعالی خصوص( نخست: )است اشاره قابل

 قبح و حسن به عملی عقل حکم سبب که اموری ،(دوّم) و است عملی عقل توسط آنها

 نوعی مفسدة و( عمومی) نوعی مصلحت با افعال آن کلّی مناسبت عدم یا و مناسبت آنها،



 
 77ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 تلقّی عقلاء عنوان به عقلاء احکام که است اسباب این از ناشی عقلی احکام همین. است

)مظفّر،  «باشد آنان حکم و آنان تابع باید لاجرم( مقدّس) شارع که هستیم مدعّی ما و شده

1375 :228.) 

 به استناد با که شافعی جمله از سنّت، قدیم اهل فقه برخلاف و گذشت چه آن بنابر

 نصّ  با آن همراهی و موافقت با را سیاست بودن شرعی ،«الشرع وافق ما الّا سیاسه لا»

 در را سیاسی زندگی تمام نتیجه، در و داند می برابر صحابه عمل و سنّت قرآن، صریح

 نه را سیاست بودن شرعی شیعه، سیاسی فقه کند می محدود گرایی گذشته چارچوب

 سیاست شیعه، سیاسی بینش در بلکه بداند، دینی نصوص با موافقت با مساوی که این

 بر التزامی و باشد نداشته مخالفت سنّت و قرآن صریح نصّ با که سیاستی یعنی  شرعی

 کردکه استنتاج چنین توان می بنابراین. شود نمی احساس دینی نصوص از عقل تبعیّت

 و است ذاتی حجیّت دارای شیعه نظر از دین حوزة در مؤثّر راهکار یک عنوان به عقل

 قرآن با عقلی احکام صریح مخالفت عدم خصوص در گفته، پیش شرط گرفتن درنظر با

 ارائه صورت در تنها است و منتفی عمل در نیز شرع و عقل ناسازگی شبهه سنّت، و

 عقل معنای به عقل اگر اما یابد، می مصداق شبهه این عقل، از راسیونالیستی تفسیرهای

 و عقل میان تنها نه باشد آن ابعاد همه در دین معنای به هم شریعت و شود تفسیر الهی

 می توافق و تلازم آنها میان نسبت بلکه داشت، نخواهد وجود تضادّی و تعارض شرع،

 (.24: 1374دیگران، شود )اعوانی و 

 کار به امور همه در را خود عقل تا خواسته انسان از خداوند واقعیّت، این به توجه با

 همه با و کند بررسی را ذهنی های احتمال همه که است آن مستلزم خود، این که بیندازد

 تمام در تا کند گفتگو متخصّصان همه با و شود رو روبه شده طرح فکری های داده

 در دارد حقّ  او فضا، این در. باشد داشته رسایی حجّت گزیند می بر که متضادّی افکار

 و منفی حالتی را شکّ هم اسلام. کند شکّ برسد، مثبت نتیجه به تواند نمی که اموری

 می نشأت آور یقین عناصر فقدان از که است انسانی حالتی شکّ زیرا شمارد، نمی جرم



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 78
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 باشد؛ طبیعی حالتی ها، ناشناخته سمت به انسان فکری حرکت مسیر بسا چه و گیرد

 آزادی دارای و کرده عبور شکّ حالت از یابی حقیقت و گفتگو فضای در انسان بنابراین

 و ها سنّت در ناآگاهانه جمود و عقیده در تقلید که اسلام اسلوب با شیوه این. است فکر

 این جدل و بحث عرصه در اسلام نظر زیرا است، سازگار کند، می ردّ  را گذشته میراث

 (.24: 1377)فضل الله،  «بیّنه عن حیّ من یحیی و بیّنه عن هلک من لیهلک» که است

 نیازمند و محدود سیاسی زمینه در شیعی گرایی عقل عقل، عمل آزادی این رغم به اما

 با آشکار تقابل در عقل، به شیعه سیاسی نگرش. است فراانسانی نیروهای هدایت

 این اساس بر است، اصالت به قائل حکومت، تعیین در عقل برای که است دیدگاهی

 خود برای جهان این در را زندگی راه تا داده خرد و اندیشه انسان، به خداوند دیدگاه،

 فرستاده هم را شریعت آن، کنار در. دهد سامان خویش دنیوی کارهای به و ساخته هموار

 اینرو، از سازد. فراهم برایش را آخرت راه و داده یاری خود معنوی تکامل در را انسان تا

 دخالتی گونه هیچ شریعت و دارد استقلال خویش دنیوی امور به دادن سامان در انسان

 عقلی امور در را او داشته، ارزانی انسان به خداوند که عقلی موهبت با زیرا ندارد، آن در

 تواند می خود و وانهاده خود به دنیوی، حیات دهی سامان و سیاست حکومت، جمله از

 این پایة بر ندارد؛ شریعت یاری و کمک به نیازی و دریابد هست را صلاحش چه آن

 طریق از سیاسی قدرت مشروعیّت راه و نیست دین جزو حکومت، و سیاست نگرش،

 بیعت بر مبتنی علوی و نبوی نظام مشروعیّت نیز تاریخی حیث از و باشد نمی الهی نصب

 بر شرعی ولایت و اند مردم وکیل حقیقت در ایشان و است بوده مردم انتخاب و

  .(62- 54: 1995 حائری،) ندارند حکومت

دیدگاهی که در مورد ولایت فقیه ابراز شده است نشأت گرفته از موارد عقلی   

 با را انتخاب و نصب نظریه مذکور در این زمینه است. آیه الله صالحی نجف آبادی دو

 این که است معتقد و کرده مطرح «انشایی فقیهیتولا» و «خبری فقیهیت ولا» مفهوم دو

 اساسی های تفاوت یکدیگر با بحث، نتایج و استدلال نوع و ماهیّت لحاظ به مفهوم دو



 
 79ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 این به( انتصابی ولایت) خبری مفهوم به فقیهیتولا»: نویسدمی ینبارها در وی. دارند

 انشایی مفهوم به فقیهیت ولا اما ،اند شدهمنصوب خدا سوی از عادل فقهای که معناست

 به را فقیهی شرایط، دارای فقهای میان از باید مردم که معناست این به( انتخابی ولایت)

 روشنفکران دیدگاه اساس بر(. 45: 1363)صالحی نجف آبادی،  «کنند انتخاب ولایت

 حاکم انتخاب حقّ مردم واقع،در . دارند حکومت تشکیل در اساسی نقش مردم جدید،

 نسبت سنّت اهل معاصر اندیشمندان تأثیر تحت ایاندیشه چنین عامل. دارندعهده  بر را

و استنباط های جدید نسبت به مفهوم شوری   اجتماعی قرارداد و دموکراسی نظریه  به

 .است

لامی بعد از تببین نقش عقل در روش انتخاب حاکم،  باید مواردی را که مذاهب اس

 به عنوان روش انتخاب اعلان می دارند در ترارزوی عقل مورد سنجش قرار داد.

 سنّت اهل توسط «حکومت غالب» پذیرش -4-1

 منشأ را آن سنّت اهل که است عواملی از یکی قدرت، مراکز بر تسلّط و غلبه و زور

 و بدنی نیروی و جسمی قدرت که کسانی یعنی دانند؛می حکومت مشروعیّت پیدایش

 عقد به هم نیازی و کنند حکومت جامعه بر که داشت خواهند حقّ  دارند بیشتری روانی

 قاعده روش، همین مطابق و نیست عقد و حلّ  اهل یا و مسلمین عامهّ طرف از بیعت

 غلبه و زور با امامت» که شده نقل حنبل احمد بن از .است گرفته شکل «غلب لمن الحقّ»

 حاکم آن که هرچند نیست بیعت عقد به احتیاج صورت، این در و شودمی ثابت هم

 .(24 :1406 ابویعلی،)« باشد فاجر

 است حکومت مشروعیّت موجد تنهایی به غلبه و قهر ابویعلی، قاضی نظر به بنابراین

 روایت اطلاق -1 کند:می اقامه دلیل دو نظر این برای و نیست بیعت و عقد به نیازی و

 و امامت اگر -2نیست؛  مردم بیعت به مقیّد و «غلب من مع نحن»گفته است  که عمر ابن

 فسخ باید باشد داشته مردم قبول و ایجاب و عقد به نیاز عقود سایر و بیع همانند خلافت

 چنین اینها که شده ثابت چون و باشد خلیفه خود یا و مردم دست به هم خلافت عزل و



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 80
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 غلبه و قهر تنها و نیست عقد به نیازی شدن خلیفه و خلافت وضع در پس ندارند حقّی

 .باشدکافی می  آن مشروعیّت در

 در است حنبلی استدلالی فقه کتاب که المغنی در( ق 540-620)حنبلی قدامه ابن 

 پیروز و کرد سرنگون را او و کرد خروج امام بر کسی اگر»: است آورده بغات بحث

 و اطاعت به مردم و درآورد خویش فرمان تحت شمشیر و زور با را مردم و شد

 گرددمی جامعه امام او کردند پیروی او از و کردند تبعیّت و نهادند گردن او فرمانبرداری

 زبیربن  برعبدالله مروان عبدالملک چراکه است؛ حرام او بر خروج و وی علیه جنگ و

 ناخواه و خواه مردم که جایی تا یافت استیلاء مردمش و کشور بر و کشت را او و شورید

 قدامه، ابن) است حرام وی علیه خروج و امام وی صورت این در کردند که بیعت او با

1972: 52). 

 است امامت شرایط جامع که کسی و بمیرد امام که زمانی» :نویسدمی هم تفتازانی

 یابد، غلبه مردم بر شوکت و زور با و گردد امامت مقام متصدّی جانشینی و بیعت بدون

 چنین نیز باشد جاهل یا فاسق او اگر که است این اظهر و شودمی منعقد او برای خلافت

 زمانی تا است واجب امام اطاعت و باشدمی گناهکار خود عمل در فقط او و بود خواهد

 .(272-271 :1305 تفتازانی،) «جائر چه و باشد عادل چه نکند؛ مخالفت شرع حکم با که

مورد توجه اندیشمندان امروزه اهل سنّت نیست )مورد اگرچه این نوع از حکمرانی، 

توجه دیدگاه قدماء می باشد( اما به سبب این که در عالم امکان، گروه های نوظهوری 

چون طالبان و داعش با تمسّک به زور و غلبهحکومت خود را اشاعه و گسترش می 

 دهند  نیاز است این نوع حکمرانی مورد نهی و نقد قرار گیرد.

 خود تحمیل و سرکوب و زور طریق از ولایت اعمال و حکومت تحقّق : اصولاًاولاً

 نظر از  .دین و شرع خلاف هم و است بشری وجدان و عقل خلاف هم دیگران، بر

 جامعه آن افراد رضایت بدون را عمومی حوزه در اندیشمندان، تصرّفات و عقلی، عقلا

 و عقلاء نزد هم تغلّب و زور بر مبتنی حکومت طبیعتاً و دانندمی ظلم مصادیق از و قبیح



 
 81ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

مدار  دائر حکم عقلی، احکام در که آنجا از لذا است؛ مردود و محکوم بشری وجدان

 به مقدّماتی با عقلاء یا عقل که است کافی فقط است «مفاسد و مصالح» و «قبح و حسن»

 علاوه، شد. به خواهد صادر عقل حکم صورت آن در کنند؛ پیدا یقین عملی بودن قبیح

 مورد اربعه ادّله از یکی و شرع منبع یک عنوان به اسلام مقدّس شرع در که انسان عقل

 زشت و قبیح را خونریزی و آشوب و فتنه مرج، و هرج وقوع همواره شده واقع شناسایی

 است. کرده محکوم را آن و دانسته

 را سلیم عقل حکم و عقلا بنای شریعت، که است مسلمّ نیز شرعی لحاظ ثانیاً: از

 شود مراجعه دینی مشترک مذاهب اسلامی نصوص و متون به اگر و کندمی امضا

 انتخاب و اختیار بر هم دین پذیرش اساس بلکه حکومت، تنها نه که شودمی مشخّص

 گمان که جایی در حتی. ندارد وجود دین پذیرش در اجباری و اکراه هیچگونه و است

 را مردم بر تحمیل و اجبار قصد مردم بر ترحّم و دلسوزی خاطر به پیامبر)ص( رودمی

 تکُْرِهُ  أَ فَأَنتَ جَمیِعاً کُلُّهمُْ الأَرْضِ فِی مَن لآمنََ رَبُّکَ شَاء وَ لَوْ» :فرمایدمی خداوند دارد،

 همه زمین اهل خواستمی تو خدای اگر ما[ رسول ]ای مُؤْمِنِینَ: یَکُونُواْ حَتَّى النَّاسَ

 و مؤمن را مردم همه اکراه و جبر با که خواهیمی تو آیا آوردند،می ایمان یکسره

 .(99یونس: ) «کنی خداپرست

 های پایه که است حکومتی نفی گویا فرعون، حکومت با کریم قرآن برخورد

 و فرعون برخورد نوع کریم قرآن. بگستراند ارعاب و تهدید و غلبه با را خود حاکمیّت

 مُوسَى أتََذَرُ فِرْعَونَ قَوْمِ منِ الْملَأُ وَ قَالَ»کند: می نقل اینگونه موسی با را او اطرافیان

وَ  نِسَاءهمُْ وَ نَستْحَْیِی أَبنَْاءهُمْ سَنُقَتِّلُ قَالَ وَ آلهِتََکَ وَ یَذَرَکَ الأَرْضِ فِی لیُِفْسِدُواْ و َقَوْمهَُ

 در تا کنیمی رها را قومش و موسی آیا: گفتند فرعون قوم سران و قَاهِرُونَ: فَوْقَهُمْ إِنَّا

 زودی به:  گفت[ فرعون] کند؟ رها را خدایانت و تو[ موسی] و کنند فساد سرزمین این

أعراف: )« هستیم مسلّط آنان بر ما و داریممی نگاه زنده را زنانشان و کشیممی را پسرانشان

127.) 



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 82
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 سرزمین آن در فرعون حقیقت، در الْمُسْرِفِینَ: لَمنَِ إِنَّهُ وَ الأَرْضِ فِی لَعَالٍ فِرْعَوْنَ وَ إِنَّ»

 (.83یونس: ) «بود اسرافکاران از و جوی برتری

 :دهدمی توضیح اینگونه نساء سوره در را فرعون زورمندانه کارکردهای همچنین

وَ  أَبنَْاءهُمْ  یُذَبِّحُ منِهُْمْ  طَائِفَهً یَسْتَضْعِفُ  شِیَعًا أَهْلهََا وَ جَعَلَ الْأَرْضِ فِی عَلَا فِرْعَوْنَ إِنَّ»

 مردم و  برافراشت سر[ مصر] سرزمین در فرعون الْمُفْسِدِینَ: مِنَ  کَانَ إِنَّهُ نِسَاءهُمْ یَستْحَْیِی

  بریدمی سر را پسرانشان: داشتمی زبون را آنان از ایطبقه ساخت؛ طبقه طبقه را آنجا

 «بود فسادکاران از وی که گذاشتمی جای بر[ زنده کشیبهره برای] را زنانشان و

 ( .4قصص: )

 پایمال و مردم حقوق گرفتننادیده و ظلم با غلبه و قهر که است روشن این، از جدا

 قَدَّمتَْ  بِمَا ذَلِکَ»: است ظالم خود نه خداوند و است همراه آنان انتخاب آزادی کردن

إِنَّهُ »: تابدمی بر را مردمان ظلم نه و( 182عمران: آل) «لِّلْعَبِیدِبِظَلّامٍ  لَیْسَ اللهَّ وَ أَنَّ أَیْدِیکمُْ 

 و بود( ص)الله رسول و خداوند غضب مورد که روشی (.2أنعام: ) «الظَّالِمُونَلایُفْلِحُ 

 قرار سرزنش و نکوهش مورد را فرعونی استکبار و علوّ کریم قرآن در بارها خداوند

 فرعون با زورمداری و استکبار خاطر به که دهدمی مأموریّت موسی به حتی و است داده

 وَ مَلئَِهِ  فِرْعَوْنَ إِلَى مُبِینٍ وَ سُلْطَانٍ بِآیَاتنَِا هَارُونَ وَ أَخَاهُ مُوسَى أَرْسَلنَْا ثمَُّ»کند:  مبارزه

 معجزات و آیات با را هارون برادرش و موسی آنگاه پس: عَالِینَ قَوْمًا وَ کَانُوا فَاستَْکْبَرُوا

 نخوت و تکبّر هم آنها: فرستادیم قومش اشراف و فرعون به سوی روشن حجّت و

 چرا گفتند اینرو از و بودند استکبار و علوّ خواستار و سرکش مردمی آنان زیرا ورزیدند،

 ما پرستندگان مرد دوم این قوم که صورتی در بیاوریم ایمان خودمان مثل بشر دو به ما

 .(45- 47 مؤمنون:)« بودند

 مشروعیّت راه های از یکی عنوان به زور بر مبتنی حکومت و تغلّب نظریه ثالثاً: اگر

 صورت به اسلام در حکومت آنگاه شود؛ پذیرفته گویندمی سنّت اهل چنان که حکومت

 کس هر یعنی شد؛ خواهد حاکم مسلمین جامعه بر جنگل قانون و درآمده مرج و هرج



 
 83ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 مهارت مردم کشتار و ستم و ظلم و زور میدان در و باشد برخوردار بیشتری قدرت از که

 شد می معرفّی مطاع زمامدار و اسلامی مشروع حاکم او باشد، داشته بیشتری چیرگی و

 کس اسْتَعْلَى: هر منَِ الیَْوْمَ أَفْلَحَ قَدْ»  گفتمی که فرعونی منطق همان دقیقاً روش این که

سازد می مشروع و احیاء دوباره جامعه در را «است شده رستگار یافت برتری امروز که

 (.62)طه: 

 خصوص در خود فتاوای و نظریات ارائه در سنّت اهل علمای و فقها رابعاً: غالب

ی که مشروعیّت خود را از راه غلبه کسب کرده باشد، حکومت و استیلاء دانستن مشروع

 صرفاً  بلکه اند،نکرده ارائه( ص)الله رسول سنّت و کتاب از یا و عقل از دلیلی هیچگونه

 استدلالی چنین اند؛ بنابراینجسته استناد عبدالملک[ همچون صحابه ]ای عمل به

 .شود واقع قبول مورد تواندنمی

 توسط اهل سنّت« جانشینی»پذیرش  -4-2

 و امامت انعقاد طرق از دیگر یکی سابق امام انتصاب یا استخلاف سنّت، اهل نظر به

 ابوبکر عمل طریق، این صحّت بر اهل سنّت استدلال. است حکومت مشروعیّت راه های

 از پس جانشین و خلیفه عنوان به را عمر ابوبکر، که است دوم خلیفه به نسبت اول خلیفه

 .(428: 1939 طبری،) کرد تعیین خود

 اسوه و سرمشق ترینمهم اول، خلیفه ابوبکر سوی از عمر انتخاب یعنی روش این

 امام نصب ماوردی نظر بود. از قبلی خلیفه به نسبت خلفا انتخاب حقّ ایجاد در تاریخی

 شونده انتخاب هم استخلاف، در چراکه است، مرجّح و مقدّم نیز مردم انتخاب بر قبلی

 شخص کسی هر از بهتر خلیفه و هستند استثنائی شخصیّت های کنندهانتخاب هم و

بنا بر  و است نزدیک تر مصلحت به و ترمطمئن  تصمیمش و تشخیص داده را شایسته

 .(6 :1973)ماوردی،  کند نصب را خود بعدی خلفای یا خلیفه تواندمی خلیفه یک این

 کسی آن که کلام فشرده»: نویسدمی خصوص این در ق(620-541)حنبلی قدامه ابن

 می واجب او تصرّف و ثابت امامتش نمایند اجماع و اتّفاق امامتش بر مسلمانان که را



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 84
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 سابق امام یا( ص)پیامبر نصب وسیله به امامتش که کسی است گونه همین به و... شود 

 شود.می ثابت وی با صحابه بیعت و اجماع وسیله به ابوبکر امامت پس باشد؛ شده ثابت

 قدامه،ابن )شود می ثابت نصب این قبول بر صحابه اجماع و ابوبکر نصب با امامتش عمر

1972: 52). 

اما حادثه دوم عملی است که عمر خلیفه دوم انجام داد و شش نامزد را انتخاب کرد 

و آنها را به انتخاب نامزدی از میان خود برای خلافت پس از او مکلّف نمود )السنهوری، 

دم در (. آن چه در این روش مورد توجه قرار می گیرد عدم حضور مستقیم مر65: 2008

انتخاب حاکم می باشد. در این روش، مردم به عنوان مؤیّدی برای انتخاب حاکم می 

باشند، به این دلیل که مردم پس از مرگ خلیفه باید با خلیفه انتخاب شده، به صورت 

نمادین بیعت نموده و شخص جانشین به عنوان حکمران انتخاب نمایند. آن چه باید مورد 

 توجه قرار گیرد:

این نوع از استخلاف را می توان از دو دیدگاه مورد بررسی قرار داد: دیدگاه  -اولاً

اول، انتخاب حاکم توسّط خلیفه سابق است؛ این انتخاب راه را برای تشکیل شورای 

انتخاب حاکم مسدود می کند و در واقع، حقّ ابتکار و اراده مردم برای انتخاب حاکم 

در تعیین سرنوشت خود عاملی برای ناامیدی،  به بن بست می خورد. عدم حضور مردم

احساس تحمیل اراده حاکم بر مردم، عدم پیشرفت جامعه و پیمودن مسیری در جهت 

 ایجاد امپراطوری ها و فرعون های جدید است.

دیدگاه دوم، نوع و نحوه انتخاب حاکم است. اگرچه حاکم باید دارای ویژگی های 

لمی و ظاهری باشد اما این ویژگی ها سبب مصون اعتقادی مانند عدالت و اعلمیّت ع

ماندن حاکم از خطا در انتخاب حاکم بعد از خود نمی شود. یکی از دلایل ایجاد 

مشورت، جمع کردن نظرات مختلف و پائین آمدن احتمال  تصمیم گیری نادرست است 

 .چراکه با یک انتخاب نادرست سبب انحلال و شقاوت اخروی جامعه اسلامی می شود



 
 85ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 مدّعای اثبات برای نظریه این به قائلان شد گفته گذشته مبحث در کههمچنان -ثانیاً

 عنوان به آن چه بلکه کنندنمی ارائه عقل از یا و سنّت و کتاب از دلیلی هیچگونه خود

  .است( ص)پیامبر صحابه و دوم و اول خلیفه سیره و عمل شود،می بیان برهان و ملاک

 و امام وفاتش از بعد امامی هر نیز شیعه مذهب در که شود گفته است ممکن -ثالثاً

 استخلاف گفت باید پاسخ در کنند؛می معرفّی مردم به و انتخاب را خود از بعد جانشین

فقهای امامیه  است، چه آن که متفاوت کلّی به سنّت اهل دیدگاه در استخلاف با شیعه در

 آنان تعیین و کندمی معرّفی را بعدی امام الهی ابلاغ براساس قبلی امام اساساً  معتقدند

 .است تعالی و تبارک خداند جانب از بعدی امام تعیین بیانگر

 را ولایت عهدی و بعدی حاکم به حاکمی از حکومت انتقال کسانی اگر -رابعاً

 امامت، و خلافت زیرا است، روشن کاملاً  شرع حکم نیز اینباره در دانند،می میراث نوعی

 بلکه کند پیدا انتقال خلیفه به منتسب شخص به و رسیده ارث به که نیست مالکیّت نوعی

 دو تعهبدی پذیرش و است شرایط واجد شخص برای وظیفه انجام و مسئولیّت نوعی

 و شودمی برقرار دیگر طرف از والی شخص و طرف، یک از مردم میان که است جانبه

 خود وی مرگ از پس و دارد استمرار ـ شروط باقی وجود فرض با ـ والی عمر پایان تا

 .گرددمی ملغی خود به

 نتیجه گیری 
 تشکیل به الگوهای توجه لزوم گرفت قرار پردازش مورد نوشتار این در که آن چه

 و( غیبت عصر در) امامیه فقهای از اعم اسلامی مذاهب تمامی آن چه. حکومت است

 دارند اتفاق انطباق با مصالح جامعه اسلامیعقلائی و  الگوی عنوان به آن بر سنّت اهل

 یا ادّله اسلامی مذاهب از یک هیچ. باشد می «حاکم انتخاب برای شوری» تشکیل

 .اند نکرده اعلام شوری تصمیم پذیرش عدم بر مبنی تصمیمی

های کلان حکومتی بپذیریم  گیریرا به عنوان مکانیزم تصمیم« شورا»در صورتی که 

نماید و بدین منظور افراد مورد مشورت در این زمینه  نیز رخ می جلوة طریقی مشورت



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 86
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

، اما با این حال امکان نه افراد ذیحقّ  ،هستند و منتخب مردم  ص و آگاهغالباً افراد متخصّ

ص وجود دارد؛ به طوری که مشورت با آنان نه تنها و متخصّ  تصویر مشاوران ذیحقّ

بلکه به تأمین حقوق مشاوران یا مجموعة  هدف دستیابی بهتر حقیقت را فراهم آورد،

 منتخبان آنان نیز بینجامد.

های عمومی کلان است این  اصولاً در تصمیمات اجتماعی که دارای سود و زیان

ری تاز خطای کم« نوعی»عموم است که در مسیری قدم بردارند که به طور « حقّ»

ق ای را محقّران چنین زمینهبرخوردار باشد و چون تشکیل شورا و استفاده از آرای دیگ

 از حقوق مردم « انتخاب مردم»گیری به هدف کند تشکیل شورا در مکانیزم تصمیممی

 که عقلانی ترین روش برای تشکیل حکومت است. شودمحسوب می

 الگوهای پذیرش دارد وجود اسلامی مذاهب در «شوری»مقابل  در که موانع عقلی

. باشد می سنّت اهل مذاهب در «قبلی امام انتصاب یا استخلاف» و  «غلبه و قهر»حکومتی 

 مستبدّ  های حکومت ایجاد مردم و نقش گرفتن نادیده سبب مذکور، الگوهای پذیرش

 از باشد؛ می خارجی نمودهای دارای مذکور های چالش. شود می اسلامی جوامع در

 انتصاب» را خود حکومتی الگوهای مبنای که سعود آل  های حکومت تشکیل جمله

 حکومت تشکیل که مبنای داعش تروریستی های گروهک و دارند می اعلام «قبلی امام

 .دانند می «غلبه و قهر الگوی پذیرش را خود

 منابع
 .قرآن کریم -

 .نهج البلاغه -

: بیروت الاحکام، اصول فی الاحکام ،(ق1402) شافعی محمد بن الدین،علی آمدی، سیف -

 الإسلامی. المکتب

 .العربیه ، بیروت: دار الکتب10ج ،لمغنیا م(،1972الدین ) موفق حنبلی، قدامهابن  -

 .اسلامی تبلیغات دفتر قم: :السلّطانیه الاحکام ،ق(1406فراء )بن  حسینمحمد ابویعلی، -



 
 87ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

 عقلانی دفاع اقتراح،(، 1374) لگنهاوزن، محمد مصطفی؛ کیان،ملرضا؛  داوری،اعوانی، غلامرضا؛  -

 .44-9، 2 نظر، و نقد مجله ،دین از

 .الجدید دارالکتاب: بیروت الاصول علم الی المدخل ،(ق1385)  معروف محمد الدوالیبی، -

 بیروت: ،شرقیه امم عصبه لتصبح تطوّرها و الخلافه فقه م(،2008احمد ) عبدالرزاق السنهوری، -

 .الحقوقیه الحلبی منشورات

 الأصول علم من الحقّ تحقیق إلى الفحول إرشاد، (ق1419) علی بن محمد الشوکانی، -

 .العربی الکتاب دار: دمشق :عنایه عزو حمد ا تحقیق

  الإسلامی. الأعلام مکتب ،السلطانیه الأحکام ق(،1406محمد ) بن علی الماوردی، -

 .افندی محرم الحاج مطبعة ،المقاصد شرح ق(،1305الدین )سعد تفتازانی، -

 .رضی شریف قم: نعسانی، الدین بدر ، تصحیح:المواقف شرح ق(،1325شریف ) میر جرجانی، -

 . کیهان: تهران اسلامی، مذاهب دیدگاه از اجتهاد منابع، (1375)  محمدابراهیم جنّاتی، -

 .شادی لندن: حکومت، و حکمت م (،1995مهدی ) یزدی، حائری -

 .اسلامی ارشاد و فرهنگ وزارت تهران: ،9ج، نور صحیفه (،1374الله ) سید روح خمینی)امام(، -

 امام آثار نشر و تنظیم تهران: مؤسسه ،2ج ،البیع کتاب(، 1379) الله سید روح خمینی)امام(، -

 (.ره)خمینی

 و تنظیم مؤسسه تهران: ،28، جاسلامی حکومت فقیه ولایت (،1391الله ) سید روح خمینی)امام(، -

 .(ره)خمینی امام آثار نشر

 عاملیتّ به مدنی مشارکت قرارداد اشتراط سنجی مشروعیّت ،(1399)عبدالرضا  رضائی، -

 .122-97، 23اسلامی،  حقوق و فقه مطالعات ،تبرّعی

 .دار الشامیه: بیروت العامّ، الفقهیّ المدخل ،(ق1425) مصطفی احمد زرقاء، -

 رسا. فرهنگی مؤسسه: : قمصالحان حکومت فقیه: ولایت(، 1363الله )نعمت آبادی،نجف صالحی -

 .الاستقامه مطبعه قاهره: ،:الطبری تاریخ م(،1939)جریر بن محمد طبری، -

  مدینه: حافظ، زهیر بن حمزه ، تحقیق:2ج الاصول، علم من المستصفی، (ق1413) ابوحامد غزاّلی، -

 .للطباعه المنوره المدینه شرکه

 علوم فصلنامه مرادی، مجید ، ترجمه:دموکراسی و آزادی(، 1377) محمدحسین الله، سید فضل -

 .132-108، 3 سیاسی،

https://www.noormags.ir/view/fa/creator/148309/%D8%B1%D8%B6%D8%A7_%D8%AF%D8%A7%D9%88%D8%B1%DB%8C
https://www.noormags.ir/view/fa/creator/148309/%D8%B1%D8%B6%D8%A7_%D8%AF%D8%A7%D9%88%D8%B1%DB%8C
https://www.noormags.ir/view/fa/creator/220732/%D9%85%D8%B5%D8%B7%D9%81%DB%8C_%D9%85%D9%84%DA%A9%DB%8C%D8%A7%D9%86
https://www.noormags.ir/view/fa/creator/75257/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D9%84%DA%AF%D9%86%D9%87%D8%A7%D9%88%D8%B2%D9%86
https://www.noormags.ir/view/fa/creator/75257/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D9%84%DA%AF%D9%86%D9%87%D8%A7%D9%88%D8%B2%D9%86


       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 88
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

 حدیث، درباره ابوحنیفه دیدگاه بازخوانی ،(1399)عدنان؛ مسجدسرائی، حمید  سید فلاحی، -

 .258-233 ،23 اسلامی، حقوق و فقه مطالعات

 الفکر فی الاجتماعی العقد و السنه اهل مفکرّی عند البیعه م(،1998احمد ) عبدالجواد، فؤاد -

 . دار القباء ، مصر:الحدیث السیاسی

-133، 3سیاسی،  علوم فصلنامه شیعه، مذهب در حزب و آزادی مبانی (،1377) داود فیرحی، -

149. 

 اندیشه و فرهنگ  پژوهشگاه تهران: قرآن، در حکومت و سیاست (،1384کاظم ) زاده، قاضی - 

 .اسلامی

 نی. نشر تهران، :شیعه فقه در دولت های نظریه  (،1376محسن ) کدیور، -

 .نی تهران: ،دینی حکومت های دغدغه (،1379محسن ) کدیور، - 

 .نی تهران:شیعه،  فقه در دولت هاینظریه (،1380محسن ) کدیور، -

 . اسماعیلیان: ، قم2، جالفقه اصول ،(1375) محمدرضا مظفرّ)علامه(، -

، 1ج ،الفقیه و فقه الدوله الاسلامیه ولایه فی دراسات (،1367حسینعلی ) منتظری نجف آبادی، -

 .کیهان ، تهران:صلواتیمحمود ترجمه: 

References 
- al-Quran al-Karim (The Holy Qur’an). 

- al-Amidi, Saif al-Din Ali ibn Muhammad al-Shafi‘i. (1982). Al-Ahkam 

fi Usul al-Ahkam. Beirut: Al-Maktab al-Islami. 

- al-Dawalibi, Muhammad Ma'ruf. (1965). Al-Madkhal ila ‘Ilm al-Usul. 

Beirut: Dar al-Kitab al-Jadid. 

- al-Ghazali, Abu Hamid. (1992). Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul, Vol. 2, 

Edited by Hamza bin Zuhayr Hafiz. Madinah: Al-Madinah Al-

Munawwarah Printing Co. 

- al-Jurjani, Mir Sharif. (1907). Sharh al-Mawaqif, Edited by Badr al-Din 

Na’sani. Qom: Sharif Razi. 

- al-Mawardi, Ali ibn Muhammad. (1986). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. 

Qom: Islamic Information Office. 

- al-Shawkani, Muhammad ibn Ali. (1999). Irshad al-Fuhul ila Tahqiq al-

Haqq min ‘Ilm al-Usul, Edited by Ahmad Azzu ‘Inayah. Damascus: Dar 

al-Kitab al-Arabi. 

- al-Sanhuri, Abd al-Razzaq Ahmad. (2008). Fiqh al-Khilafah wa 

Tatawwuruha li-Tusbih ‘Usbat Umam Sharqiyyah. Beirut: Al-Halabi 

Legal Publications. 



 
 89ــ ــــــــــــــــــ عقل با تأکید بر نقش اسلامی در مذاهب حکومت تشکیل فقهی مبانی

 

- al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. (1939). Tarikh al-Tabari. Cairo: 

Matba‘at al-Istiqlamah. 

- Abu Ya‘la, Muhammad Husayn ibn al-Farra’. (1986). Al-Ahkam al-

Sultaniyyah. Qom: Daftar Tablighat-e Islami. 

- Awwani, Gholamreza; Davari, Reza; Malekian, Mostafa; Legenhausen, 

Muhammad. (1995). “Iqtrah: A Rational Defense of Religion.” Naqd va 

Nazar Journal, 2, 9–44. 

- Ebne Qudamah Hanbali, Muwaffaq al-Din. (1972). Al-Mughni, Vol. 10. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Arabiyyah. 

- Fallahi, Seyed Adnan; Masjedsara’i, Hamid. (2020). “A Reassessment 

of Abu Hanifa’s View on Hadith.” Islamic Jurisprudence and Law 

Studies, 23, 233–258. 

- Fazlollah, Sayyed Mohammad Hossein. (1998). Freedom and 

Democracy, trans. Majid Moradi. Political Science Quarterly, 3, 108–132. 

- Foad Abd al-Jawad, Ahmad. (1998). Al-Bay‘ah among Sunni Thinkers 

and the Social Contract in Modern Political Thought. Cairo: Dar al-Qibaa. 

- Haeri Yazdi, Mehdi. (1995). Hikmat wa Hukumat (Philosophy and 

Government). London: Shadi Publications. 

- Imam Khomeini, Sayyed Ruhollah. (1995). Sahifeh-ye Noor, Vol. 9. 

Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance. 

- Imam Khomeini, Sayyed Ruhollah. (2000). Kitab al-Bay‘, Vol. 2. 

Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini’s 

Works. 

- Imam Khomeini, Sayyed Ruhollah. (2012). Wilayat al-Faqih: Islamic 

Government, Vol. 28. Tehran: Institute for Compilation and Publication 

of Imam Khomeini’s Works. 

- Jannati, Mohammad Ebrahim. (1996). Sources of Ijtihad from the 

Perspective of Islamic Schools. Tehran: Keyhan. 

- Kadivar, Mohsen. (1997). Theories of Government in Shi‘a 

Jurisprudence. Tehran: Nashr-e Ney. 

- Kadivar, Mohsen. (2001). Theories of Government in Shi‘a 

Jurisprudence. Tehran: Ney. 

- Kadivar, Mohsen. (2000). Concerns of a Religious Government. Tehran: 

Ney. 

- Mofid, Mohammad Reza al-Muzaffar. (1996). Usul al-Fiqh, Vol. 2. 

Qom: Esma‘iliyan. 

- Montazeri Najafabadi, Hussein Ali. (1988). Dirasat fi Wilayat al-Faqih 

wa Fiqh al-Dawlah al-Islamiyyah, Vol. 1, trans. Mahmoud Salavati. 

Tehran: Keyhan. 

- Nahj al-Balaghah. 



       ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 90
 

ان
گر

آهن
ل 

سو
در

حمّ
م

 
ارا

مک
و ه

 -ن 
ـ 

م 
ده

هف
ل 

سا
ن

ستا
تاب

 
14

04
ة 

ار
شم

ـ 
39 

 

- Rezaei, Abdolreza. (2020). “Legitimacy Assessment of the Condition of 

Gratuitous Agency in Civil Partnership Contracts.” Islamic Jurisprudence 

and Law Studies, 23, 97–122. 

- Salehi Najafabadi, Ne‘matollah. (1984). Wilayat al-Faqih: Government 

of the Righteous. Qom: Rasa Cultural Institute. 

- Seyyed Kazem Qazi Zadeh. (2005). Politics and Government in the 

Qur’an. Tehran: Research Institute for Culture and Islamic Thought. 

- Taftazani, Sa‘d al-Din. (1887). Sharh al-Maqasid. Matba‘at al-Hajj 

Muharram Effendi. 

- Zarqa, Mustafa Ahmad. (2004). Al-Madkhal al-Fiqhi al-‘Amm. Beirut: 

Dar al-Shamiyyah. 

- Zohreh Firoozi, Davood Feyrahi. (1998). “Foundations of Freedom and 

Party in Shi‘a Doctrine.” Political Science Quarterly, 3, 133–149. 

  

 


